THE ACEVEDO-MILLS COLLECTION
of ethnographic objects and research
media related to indigenous Costa
Rican communities featured in the
Museum of Indigenous Cultures at
Centro Neotrépico SarapiquiS is the
result of many years of collaborative
field work on the part of Lic. Jorge Luis
Acevedo and Prof. Ronald Mills.

Ronald Mills

Jorge Luis Acevedo is a composer, author, ethno-musicologist, retired
professor and former dean of Fine Arts of the University of Costa Rica.

Ronald Mills, Professor of Art and and Chairman of the Art Department at
Linfield College in Oregon, USA, is a painter, muralist and twice a Senior
Fulbright ethno-aesthetic scholar and field researcher.

Mills and Acevedo are co-directors of the Department of Ethnography of
the Centro Neotropico SarapiquiS in La Virgen de Sarapiqui, Heredia,
Costa Rica, and are co-founders of the Centro de Documentacion e
Investigaciones Artisticas (CEDIA). Together they have established
ongoing research and development programs, including reforestation
efforts through unique and sustained access to many indigenous
communities in the region.

Acknowledgements

The authors wish to acknowledge the generosity and humanity of the many
indigenous people who have shared with us their lives, art, religion, and
some of the innermost details of their traditions. Without the profoundly
humanistic vision of the Landscape Foundation Belgium and its dynamic
president, Jean Pierre Knockaert, this
museum would not exist.  Special
thanks is due Gilbert Avernaete for his
expertise and kind assistance in the
mounting of the musuem installation.

“Museums are resources for the teaching and
learning of history, of forms of life, of artistic | presidente Jean Pierre Knockaert

LA COLECCION ACEVEDO-MILLS
de objectos etnograficos y media de
los pueblos indigenas costarricenses
incluida en el Museo de Culturas
Indigenas en el Centro Neotrépico
SarapiquiS es el producto del trabajo
de campo del Lic. Jorge Luis Acevedo
m y el Prof. Ronald Mills.

Jorge Luis Acevedo

Jorge Acevedo es compositor, autor, etnomusicélogo, profesor retirado
y exdecano de la Facultad de Bellas Artes de la Universidad de Costa
Rica.

Ronald Mills, Profesor de Artes Plasticas y Director de la Escuela de
Arte de Linfield College de Oregon, E.U.A,, es pintor, muralista, dos
veces Senior Fulbright estudioso de etno-estética e investigador de
campo.

Mills y Acevedo son co-directores del Departamento de Etnologia del
Centro Neotrépico SarapiquiS en La Virgen de Sarapiqui, Heredia, Costa
Rica, y co-fundadores del Centro de Documentacion e Investigaciones
Artisticas (CEDIA). Juntos han establecido una investigacion continua
y programas de desarrollo, incluyendo de reforestacion, a través de un
acceso especial y sostenido a muchas comunidades indigenas de la
region.

Agradecimientos

Los autores desean reconocer la generosidad y la humanidad de muchas
de las personas indigenas que han compartido con nosotros sus vidas,
su arte, su religion y algunos de los
intimos detalles de sus tradiciones.
Sin la vision profunda y dinamica de
Landscape Foundation Belgium y su

values and heritages, of intellectual material and, este museo nunca existiria. Nuestro

We acknowledge and are grateful for | jn general, the cosmovision of human groups.
In this way, the Museum of Indigenous Cultures

past support from the Goethe Institute,
the Costa Rican National Museum,

sincero agradecimiento a Gilbert
Avermaete por su aporte profesional
en el montaje de la exposicion.

the Jade Museum of Costa Rica, the | Performs an important role in the creation and

Fulbright Commission of the United | renovation of cultural identity.”

States of America, the Oregon Council
for the Humanities, the University
of Costa Rica, Linfield and Aquinas

También quisieramos reconocer el
apoyo previo del Instituto Goethe,
Museo Nacional de Costa Rica,

“Los museos son recursos para la ensefanza y el el Museo de Jade, la Comision

Colleges, and the many scholars, family | aprendizaje de la historia, de las formas de vida, Fulbright de los Estados Unidos,
members, friends and associates who | de los valores patrimoniales artisticos, materiales | ©Oregon Council for the Humanities,

have helped in the effort in so many
ways over the years.

e intelectuales y, en general, de la cosmovisién de
los grupos humanos. Es por ello que el Museo estamos agradecidos con muchos

la Universidad de Costa Rica, Linfield
College y Aquinas College. También

That the new Museum of Indigenous | de las Culturas Indigenas desempefia un papel | estudiosos, familiares, amigos y
Cultures Dr. Maria Eugenia Bozzoli | jmportante en la creacién y renovacién de la | @sociados que nos han ayudado en

de Wille offers viewers an enhanced
understanding is especially significant,
especially just now as native peoples of

identidad cultural.”

Costa Rica are experiencing increasing | Maria Eugenia Bozzoli de Wille

economic and culture pressures which

threaten their very way of life—at the

very moment when it is clear that we have so much to learn from these
ancient indigenous cultures, each formed by intimate and sustainable
interactions between man and nature.

Cover mask by Borucan master carver and artist Ismael Gonzalez.
Mascara de la portada tallada por el artista Boruca Ismael Gonzalez.

Text by Ronald Mills and Jorge Luis Acevedo. Photographs by Ronald Mills.
Translations by Carmen Borrasé and Carmen Carazo. Graphic design by
Ronald Mills and Ryan Clark © 2003. All rights reserved/ Derechos de los
autores reservados.

nuestro esfuerzo de tantas maneras
a lo largo de los afios.

El hecho de que el nuevo Museo de
las Culturas Indigenas Dra. Maria
Eugenia Bozzoli de Wille brinda a
los visitantes un mejor entendamiento
es especialmente significativo justamente en estos momentos en que los
pueblos nativos de Costa Rica estan experimentando un aumento de
las presiones econémicas y culturales amenazando dramaticamente su
forma de vida. Ademas, tenemos mucho que aprender de sus culturas
milenarias, producto de la interacciéon hombre-naturaleza.

Living Indigenous Cultures of Costa Rica
Culturas Indigenas Vivas de Costa Rica

Acevedo-Mills Collection / Coleccion Acevedo-Mills

MCI

Museo de las Culturas Indigenas
Dra. Maria Eugenia Bozzoli de Wille




Dr. Maria Eugenia Bozzoli de Wille

“Museums are resources for the teaching and learning of history, of
forms of life, of artistic values and heritage, of intellectual material, and
in general, of the cosmovision of human groups. In this way, the Museum
of Indigenous Cultures performs an important role in the creation and
renovation of cultural identity. Its constant activity is reflected in the
research to aquire collections from which to derive and disseminate
knowledge through exhibitions, lectures, courses, and other means.
To support such museums is to support educational activities and the
healthy training of communities.”

e, the organizers of the Museum of Indigenous Cultures of
Costa Rica, are greatly encouraged and honored that the
museum carries the name of the eminent anthropologist Dr.
Maria Eugenia Bozzoli de Wille.

In numerous ways, Dr. Bozzoli’s academic,
scientific and humanistic achievements have
inspired the realization of a dream to offer the
Costa Rican and foreign public a more vivid idea
of contemporary indigenous groups of Costa Rica
within an ethnographic context.

The personality of Dr. Maria Eugenia Bozzoli
de Wille reveals an affable, serene, amicable and
courageous scholar. Her stature as an author and
investigative anthropologist is of international
renown. She was, for many years, an exemplary
professor at the University of Costa Rica, where
she now holds the rank of Professor Emeritus, and
where she remains a promoter of post-graduate
studies in anthropology. During her long career, Dr.
Bozzoli served as Vice-Rector of Social Programs
for the university, a post from which she adopted and
supported ideas and projects for socio-cultural development, often with
the participation of students, professors and the community. One such
project resulted in the “Program for Community-University Projects”,
the essence of the humanistic spirit of the Alma Matter. With the creation
of the “Program for Basic Stages in Music” in the Regional Centers of
the University of Costa Rica, she encouraged the democratization and
regionalization of the teaching of the arts, which further illustrated her
progressive and deeply humanistic mind applied to an inclusive view of
Costa Rica’s socio-cultural situation.

In her written work, the scientific transcends the social and the magical.
Her acute analysis denounces injustice, stimulates change, educates,
opens minds, sensitizes, commits and inspires. The diversity of the
themes that she deals with is a product of her vast interdisciplinary
education as an ethnologist, archeologist, linguistic anthropologist,
historian, and ethno-historian. As recognition for her fruitful labor
she received the 2002 Magdon Award, and previously the Malinowski
Award in 2000, that recognizes her as an outstanding scientist in applied
anthropology.

We, Jorge Luis Acevedo, Ronald DeWitt Mills and the Landscape
Foundation Belgium wish to pay homage to Dr. Marfa Eugenia Bozzoli
de Wille, who in turn honors us by lending her distinguished name to this
project, so long in the making.

Jorge Luis Acevedo

Dra. Maria Eugenia Bozzoli de Wille

“Los museos son recursos para la ensefianza y el aprendizaje de la
historia, de las formas de vida, de los valores patrimoniales artisticos,
materiales e intelectuales y, en general, de la cosmovision de los grupos
humanos. Es por ello que el Museo de las Culturas Indigenas desemperia
un papel importante en la creacion y renovacion de la identidad cultural.
Su constante actividad se refleja en la investigacion para adquirir
colecciones y para derivar conocimiento de ellas, el cual se difunde al
publico mediante exposiciones, conferencias, cursos y otros medios. El
apoyo a los museos significa contribuir a las oportunidades de educacion
y de entretenimiento sano para las comunidades.”

s un gran estimulo para los organizadores del Museo de las
Culturas Indigenas de Costa Rica, el que éste lleve el nombre de la
insigne antrop6loga Dra. Maria Eugenia Bozzoli de Wille.

De muchas formas, su trayectoria académica,
cientifica y humana ha inspirado la realizacién
del viejo suefo de ofrecer al plblico costarricense
y extranjero el conocimiento mas vivido de los
actuales pueblos indigenas de Costa Rica dentro de
un contexto etnoldgico.

La personalidad de la Dra. Marfa Eugenia Bozzoli
de Wille nos revela a una estudiosa afable, serena,
profunda, dulce y valiente. Ella es antropdloga y
escritora de fama internacional. Por muchos afios
fue docente ejemplar de la Universidad de Costa
Rica con el grado de Catedratico y Profesora
Emérita, impulsora de la carrera de Antropologia
y actualmete de la Maestrfa Académica en
Antropologfa. Durante su larga carrera, la Dra.
Bozzoli fue Vicerrectora de Accidn Social de
dicha universidad y como tal, acogid y apoyd
ideas y proyectos de desarrollo sociocultural con
la participacion de alumnos, profesores y comunidad. Uno de estos
proyectos did origen al Programa de Trabajo Comunal Universitario,
que es la esencia misma del espiritu humanista del Alma Mater. Con
la creacion del Programa de las Etapas Béasicas de Musica en las Sedes
Regionales de la Universidad de Costa Rica, estimula la democratizacion
y regionalizacion de la ensehanza de artes, evidencidandose en ella una
mente profundamente humanista y progresista, con una clara vision
integral de la problemaética sociocultural de Costa Rica.

o~
S
3
&
<
2
T
3
)
3
2
3
g
&
iy

En su obra escrita, lo cientifico trasciende a lo social y lo magico. Su
refinado andlisis cientifico también es instrumento ineludible para
denunciar injusticias, lograr cambios, educar, abrir mentes, sensibilizar,
comprometer e inspirar. La diversidad de temas que aborda es producto
de su basta formacion interdisciplinaria como etndloga, arquedloga,
antropdloga linguista, historiadora y etnohistoriadora. En reconocimiento
a su fecunda labor se le otorga el Premio Magdn 2002, y anteriormente, el
Premio Malinowski del afio 2000, la acredita como cientifico destacado
en la antropologfa aplicada.

Nosotros, Jorge Luis Acevedo, Ronald DeWitt Mills y Landcape
Fundation Belgium, hemos querido rendir homenaje a la Dra. Marfa
Eugenia Bozzoli de Wille, quien a su vez, nos honra prestindonos su
distinguido nombre para este proyecto, en el que hemos trabajado por
tantos anos.

Jorge Luis Acevedo

“There is a whole world yet to be discovered, not of mysterious
unknown places but of relationships among places. A century ago
great explorers were busy filling the blanks on the globe. What we
haven't filled in yet are the blanks of knowledge about those places,
their peoples and environments, and how they all fit together — an
even greater challenge.”

Gilbert Grosvenor
Former President of the National Geographic Society

he history of the rainforest is not complete without the

dramatic chapter of the presence and involvement of humans.

Moreover, the indigenous peoples with their ancestral pre-
Columbian roots represent key issues in terms of the entire rainforest
heritage. No one has a better understanding of the relationship and
the interchange between man and nature than these
fascinating people.

The Museum of Indigenous Cultures Dra. Maria
Eugenia Bozzoli de Wille and this publication
would not have been possible without the
tremendous field work for more than two decades
of two extraordinary researchers: Jorge Luis
Acevedo and Ronald Mills.

For the Landscape Foundation Belgium and for
me personally, it is an honor to work with these
two particular personalities. A spirit of friendly
cooperation prevailed at all stages throughout
the implementation of this exquisite indigenous
cultural project, giving all of us of a sense of
lasting, positive achievement.

I wish to express my deepest respect and gratitude
to Dr. Maria Eugenia Bozzoli de Wille, the leading
and internationally renowned Costa Rican anthropologist, for her
profound support for the founding of this museum.

But my most intrinsic appreciation and emotions are to the surviving
indigenous communities that, in extremely difficult circumstances,
still struggle to keep their cultural identity alive. The Museo de las
Culturas Indigenas Dra. Maria Eugenia Bozzoli de Wille is theirs,
made in their honor.

I sincerely hope the reader enjoys the contents of this museum
catalogue. It offers a true voyage into the fascinating world of
indigenous cultures; an expedition into the depths of the Costa Rican
rainforests where one can discover the true beauty of the indigenous
peoples, their art, and their ancestral pre-Columbian heritage.

Thousands of years of civilization open up its secrets, but—
unfortunately —these civilizations are quickly vanishing. Forever.
There is an urgent need to find ways to garner support to save this
indigenous heritage of mankind for future generations. This is part of
a spectrum of what we value.

Jean Pierre Knockaert
President Landscape Foundation Belgium

“Existe un mundo entero que estd por descubrirse; no de lugares
desconocidos y misteriosos, sino el mundo de las relaciones entre ellos.
Hace un siglo, los grandes exploradores se ocupaban de llenar espacios
los espacios en blanco del planeta. Pero los espacios en blanco que
avin no hemos llenado son los que existen en el conocimiento de esos
lugares, sus pueblos y sus conocimientos.”

Gilbert Grosvenor
Expresidente de National Geographic Society

a historia del bosque lluvioso no puede estar completa sin un

capitulo dramatico sobre la presencia y la participacion de los

humanos. Ademas los pueblos indigenas, con sus ancestrales
raices precolombinas, son un tema clave en la herencia total del bosque
Iluvioso. Nadie comprende mejor la relacion y el intercambio entre el
hombre y la naturaleza de estos fascinantes pueblos.

El Museo de las Culturas Indigenas Dra Maria
Eugenia Bozzoli de Wille y esta publicacion no
habrfan sido posible sin el inmenso trabajo de
campo realizado durante mas de dos décadas por los
investigadores Jorge Luis Acevedo y Ronald Mills.

Para Landscape Foundation Belgium y para mi
personalmente fue un honor trabajar junto a estas
dos particulares personalidades. En cada etapa a
lo largo de la implementacion de este exquisito
proyecto cultural indigena, prevalecid un espiritu
de colaboracidn amistosa, ofreciéndonos a todos un
sentido de logro positivo y duradero.

Mi mas profundo respeto y gratitud a la Dra.
Marfa Eugenia Bozzoli de Wille, la principal
e internacionalmente reconocida antropologa
costarricense, quien apoyd la fundacidon del museo
de manera profunda y constante.

Pero mi mas intrinsico agradecimiento y emosion son para las
comunidades indigenas sobrevientes, las cuales intentan mantener viva
su identidad cultural en medio de condiciones dificiles. El Museo de
las Culturas Indigenas Dra. Maria Eugenia Bozzoli de Wille es suyo 'y
fue realizado en su honor.

Sinceramente espero que el lector disfrute el contenido de este catalogo
del museo. Un auténtico viaje al fascinante mundo de lo indigena. Una
expedicion a la profundidad de los bosques lluviosos costarricenses
para descubrir la belleza de los pueblos indigenas, su arte y su ancestral
herencia precolombina.

Miles de afos de civilizacion abren ahora sus secretos. Pero,
desafortunadamente estas civilizaciones estdn desapareciendo
rapidamente, para siempre. Existe la urgente necesidad de hallar nuevas
maneras de hacer acopio de apoyo para salvar esta herencia indigena
de la humanidad para las futuras generaciones. Esto forma parte del
espectro de lo que valoramos.

Jean Pierre knockaert
Presidente de Landscape Foundation Belgium



Pre-Columbian Costa Rica
at the Time of the Spanish Arrival

By Jorge Luis Acevedo and Ronald DeWitt Mills

hrough histories, myths and legends we learn that Costa Rican indigenous cultures have long

subscribed to an integrated conception of man and nature, which in turn is reflected in animistic

spiritual conceptions and cosmologies. As we read in the Spanish chronicles and many archeological,
ethno-historical and ethno-musicological studies, the rich ecological diversity of the country has facilitated
the development and regionalization of equally diverse cultures. Man and nature are defined, therefore, by
these socio-cultural entities in philosophical, religious, architectural, agricultural, aesthetic and political
terms.

At the time the Spanish arrived in what is now Costa Rica, Mesoamerican, South American and Caribbean
indigenous groups were living in constant trade and communication with one another. Each inhabited
a distinct regions, and each had sufficient social-political infrastructure to consolidate and maintain
interactions with the others. According to Stone and other archeologists, there were essentially four zones
of habitation in Costa Rica: the northern Pacific watershed, the central valley, the Atlantic watershed, and the
southern Pacific area. The northern Pacific region was inhabited by people with Mesoamerican cultural and
linguistic roots, while the rest were related to cultures from South America and the Caribbean.

Social and political structure was based on seniority and lineages of leadership. In accord with their
environment, they were fundamentally hunters and agriculturalists, complemented by other activities such
as fishing and the collection of forest fruits and plants. They also collected native non-foodstuffs of an
aesthetic character related to their cosmological world views. Aesthetic expressions included the weaving
of cotton and other fibers, fine ceramic and gold production, bead work, stonework, jade carving, as well as
bone and wood carving and the creation of musical instruments to accompany religious, ritual and secular
songs and chants.

Contemporary Indigenous Populations

An immediate consequence of the Spanish Conquest was the rapid mixture of Hispanic, black and
indigenous cultures. This mixture (mestizaje) has produced the ethnic and cultural plurality still evident
throughout Costa Rica. It has also resulted in the inexorable decline of indigenous cultures to the eight
groups which remain today; each relegated to territorial reserves.
The present collection includes articles pertaining to six of the
groups. In such a setting, indigenous Costa Ricans struggle to
conserve their traditions and customs in the face of constant,
aggressive acculturation and accompanying political and economic
pressure. Lamentably, groups such as the Chorotega in Guanacaste,
Huetar in the Central Valley, and the Boruca and Térraba in the
southern Pacific zone have, to varying extents, lost intimate and
working knowledge and daily use of their languages, shamanistic
practices and animistic cosmologies.

Maleku/Guatuso
The Maleku are located in the northern zone of the country, barely

six kilometers from San Rafael de Guatuso, part of the province of
Alajuela, very close to the highway. They occupy three settlements,

Child/Nifio Maleku

Costa Rica Precolombina
a la Llegada de los Espanoles

Por Jorge Luis Acevedo y Ronald DeWitt Mills

s evidente que en las historias, mitos y leyendas de los pueblos indigenas costarricenses, siempre ha es-

tado presente la integracion de naturaleza-hombre, que da como resultado concepciones y cosmologias

de una espiritualidad animista. Tal y como se puede constatar en crénicas espanolas, estudios arque-
oldgicos, antropologicos, etnohistoricos y etnomusicales, la rica diversidad ecoldgica costarricense ofrecio sin
duda los ambientes adecuados para el desarrollo y regionalizacion de culturas de diversas procedencias, las
cuales, con su permanente interaccion, adquirieron sus propias caracteristicas socioculturales. Hombre y na-
turaleza estan definidos en términos filosoficos, religiosos, arquitectdnicos, agricolas, estéticos, socioculturales
y politicos.

Al arribo de los espanoles Costa Rica estaba habitada por pueblos de origen mesoamericano, sudamerican
o y del Caribe, que vivian en permanente comunicacion. Todos ubicados en diferentes regiones y con una
infraestructura sociopolitica y cultural consolidada por su misma interaccion. Segin Stone y otros arquedlogos,
ocuparon cuatro grandes areas del territorio costarricense: Pacifico Norte, Area Central, Vertiente Atlantica y
la Vertiente del Pacifico Sur. En todo el Pacifico Norte se desarrollaron pueblos de origen mesoamericano y en
las demas areas pueblos de origen sudamericano y del Caribe.

Su estructura sociopolitica, estaba basada en sefiorios y cacicazgos mayores y menores.

Eran pueblos fundamentalmente agricolas productores de alimentos, que de acuerdo a su region,
complementaban la agricultura con otras actividades como la caza, la pesca, la recoleccién de frutos y plantas
del bosque. Tenfan otras actividades productivas no alimentarias de caricter estético en torno a su mundo
cosmoldgico. Entre sus expresiones artisticas mas relevantes estaban el tejido de algododn y fibras naturales,
la ceramica, orfebreria, confeccion de piezas artisticas en piedra, jade, hueso y madera, y la creacion de
instrumentos musicales para acompanar los cantos religiosos, rituales y seculares.

Poblaciones Indigenas Actuales

Como efecto inmediato de la conquista espahola los pueblos indigenas sufrieron un acelerado proceso
de mestizaje étnico y cultural indio-negro-hispano. La mezcla empezd a crear el perfil pluriétnico del
costarricense actual, pero ademas inicid el exterminio étnico y
sociocultural de los pueblos indigenas. En la actualidad estan
reducidos a solo ocho grupos indigenas asentados en reservas que
conservan, en mayor o menor grado, sus tradiciones y costumbres,
pero con la amenaza constante de los mecanismos agresivos de
aculturacion y de los intereses econdmicos y politicos externos
de la comunidad. La coleccion del museo incluye articulos, en su
mayoria, de seis de los ocho. Lamentablemente grupos como los
chorotegas en Guanacaste, huetares en el Valle Central, borucas y
térrabas en Pacifico Sur, ya han perdido su idioma y con ello su
propia cosmologia animista.

Maleku/Guatuso

Los Maleku estan ubicados en la zona norte del pafs, a seis
kilometros de San Rafael de Guatuso, cantdn de Alajuela, muy
cerca de la carretera principal. Ocupan tres asentamientos o
palenques: Tonjibe, Margarita y El Sol, todos muy cercanos entre




si. Conservan su lengua Maleku y algunas tradiciones y costumbres. El programa escolar es
bilingiie e incluye un maestro de la cultura Maleku dedicado a revitalizar aspectos culturales de
la misma. Cultivan cacao, pejibaye, palmito, frijoles, yuca, guineos y platanos. Historicamente
se han distinguido por ser excelentes cazadores y pescadores. Al igual que los demas grupos
indigenas, estan experimentado presion agresiva de misioneros de varias sectas. Los Malekus
poseen todavia conceptos de su antigua cosmologia compuesta por una jerarquia de dioses y
espiritus que habitan en las nacientes de los rios, entre ellos Toku, el creador del universo.
También mantienen la costumbre de enterrar a sus familiares que mueren de causa natural dentro
de sus casas, porque creen que asi ellos se convierten en espiritus protectores de la familia.

formerly as communal palenques: Tonjibe, Margarita and El Sol. The
Maleku continue to conserve their language and some traditions and
customs. Children in these communities are taught bilingually by a
Maleku teacher dedicated to the revitalization of the culture. The Maleku
cultivate cacao, pejibaye, palmito, beans, yuca, guineos and pldtanos.
Historically, they have been noted as excellent hunters and fishermen.
As is true for all Costa Rican indigenous groups, the Maleku are
under pressure from aggressive missionary activity. Nevertheless, the
Maleku have retained knowledge of their original cosmology, which is
composed of a hierarchy of gods and spirits that inhabit the water springs
that “give birth” to rivers. Principal among them is 7ok, the creator of
the universe. The Maleku also have retained a tradition of burying those
who die of natural causes in the floor of their houses, where they are
considered to be spiritual protectors of the family.

La produccion artesanal es considerada como una de las mas importantes actividades para su
subsistencia economica. Los Maleku se destacan en la elaboracion de arcos, flechas y lanzas de
pejibaye, tallado de jicaras, ceramica, cesterfa, chacaras de fibra, vestidos en mastate y fibras
naturales, instrumentos musicales, dentro de los cuales
destaca el tambor “tali”. Algunos aspectos de

la cultura Maleku han sido revitalizados y
recreados con la creacion de la radio y el teatro
Maleku.

Handicraft production is considered to be among the most important
economic activities of tribal survival. The Maleku are accomplished in
the fabrication of bows, arrows and lances made of pejibaye wood, the
carving of jicara gourds, ceramics, basket-making, woven fiber bags and
mastate bark cloth clothing. They also make musical instruments, such
as the distinctive and highly ornamented fali drum.

Boruca /Térraba

Artisan/Artesana, Maleku

Ambos pueblos se encuentran localizados en
Boruca/ Térraba la reserva indigena Boruca-Térraba, en los
Iimites del canton de Buenos Aires, provincia
de Puntarenas. Son dos culturas indigenas que
tuvieron lenguas diferentes, y que historica y
geograficamente han estado muy ligadas entre
si. Su grado de transculturacion les ha hecho
perder sus lenguas vernaculas. Cultivan granos
basicos, platanos, ayotes y frutas. Practican la
cria de cerdos y ganado.

Both communities are found in the Borruca-Térraba reserve on the edge of Buenos Aires county in the province of
Puntarenas. The two communities are linked historically and geographically. Little of their respective vernaculars
remain in use. Boruca is both a tribal name and the name of the principle Borucan settlement. Other Borucan villages
include Rey Curré, Changuena, Maiz and Bijagual. The Boruca weave cotton bags, belts and other textiles colored
with natural and murice sea shell dyes. Borucan textiles have been appreciated since colonial times. The Boruca are
also skilful basket weavers and carvers of jicara gourds, but they are most noted for the elaboration of wooden masks
of cedar and balsa wood. The masks are distinctive as esthetics objects and are also fundamental parts in the Conquest-
inspired masquerade known as the festival, game or dance of the Little Devils of Boruca (Juego de los Diablitos).

Both groups cultivate basic grains, pldtanos, ayotes and various fruits. Boruca estd integrada por el Centro de Boruca,

Rey Curré, Changuena, Maiz y Bijagual.
Los Borucas tejen algodéon coloreado con Mamerto Ortiz Ortiz, Térraba

tintes naturales y tinte de murice (caracol de

mar). La textileria Boruca es famosa y muy

apreciada desde la época colonial. También son

diestros en la cesteria y en el tallado de jicaras, pero especialmente lo son en la elaboracion de
mascaras de madera de cedro y balsa. Estas méscaras son consideradas como objetos estéticos
tnicos y ademas son parte fundamental en la mascarada inspirada en la conquista, conocida como
el juego o baile de “Los Diablitos de Boruca”.

Térraba is quite small and is rapidly becoming acculturated. The presence of non-indigenous peasants in their
community has resulted in the gradual
slide into non-indigenous rural life and
consumerism—both ~ key  acculturating
factors. In recent decades the Térraba
have attempted to revitalize their ancestral
traditions and customs by exchanges with
the Teribes of Panama, their antecedent tribe.

They have also tried to revitalize the festival 3 . . .
Los Diablitos de Térraba which. while Térraba es desafortunadamente, un pueblo muy reducido. La presencia de campesinos no

related to the Borucan Juego de los Diablitos, indl’genz.ls en su comunidad los. h.a obligado a adapt.arse a una vida rural no indl’ge'na.y a un
is fundamentally part of the festivities of the consumismo que afecta su conF11016n SOf:lal. En la. altimas déca@as han tratado de r.eV1t2.111zar sus
nativity of the Catholic Church. The Térraba tradiciones y costumbres mediante un intercambio con los Teribes de Panama4, historicamente
su tribu original. También, han tratado de revivir la fiesta de “Los Diablitos de Térraba” que
contraria ala de los de Boruca, forma parte de las festividades de la natividad de la Iglesia
Catolica. Son habilidosos en la talla de jicaras, en la construccion del violin Térraba de balsa,
que gracias a la presencia de algunos ancianos sobrevive hoy dia, asi como en la elaboracion de
mufiecos y mascaras de madera de balsa y cedro.

have retained the practice of carving of jicara
gourds, fashioning weapons, and with the
fortunate help of several elderly community
members, the balsa Térraba violin, wooden
dolls, and carved wooden masks of balsa and
cedar.

Weaver / artesana, Boruca



Guaymi

Costa Rican Guaymi populations are located in the province of Puntarenas, in Abrojos in Corredores
county, Conteburica in Golfito county, and Villapalacios, Limoncito and Paraiso in the county of
Coto Brus, Puntarenas. Historically, the Guaymi have occupied territory on both sides of the present
international border between Panama and Costa Rica. The Guaymi immigrated from Panama to
their present settlements in Costa Rica during the middle of the 20th Century. Although a reserve
was established on their behalf, and they were eventually recognized as Costa Rican citizens, as
immigrants they continue to suffer incursions of non-indigenous people into their homelands.

The Guaymi continue to conserve their ethnic characteristics as well as adopt mestizo customs and
language. Guaym{ women continue to wear traditional clothing. In this they are unique among Costa
Rican indigenous groups. They speak Guaymi and sabanero. A majority also speak Spanish to some
extent, particularly the men who work in plantations in the area. Education is bilingual, taught by a
teacher dedicated to the revitalization of traditions and customs.

The Guaym{ cultivate cacao, which is considered a sacred and purifying beverage, also coffee, beans,
corn, rice, palmito, pejibaye and pldtano, combining agriculture, hunting and fishing with the raising
of pigs, and fowl. They also produce handicraft. Their principal artistic expressions are face painting
(now almost lost), the weaving of natural fiber bags (chdcaras), painting bark cloth (mastate) with
natural dyes, bead work (using commercial plastic beads and a variety of seeds), the weaving of fine
hats of pita fiber, and a variety of indigenous and mestizo musical instruments.

In festivals known as chichadas, and formerly balserias, the Guaymi practice traditional songs
and dance accompanied by maraca rattles and drums. Their animistic cosmology is represented
graphically by a sometimes decorative triangle motif on clothing, paintings, and chdcara woven
bags. The triangle is, moreover, an important spiritual symbol known as the House of God (Casa de
Dios).

Bribri and Cabécar

Concentrated along the cordillera of the Talamanca
Mountains, Bribri and Cabécar settlements straddle the
Pacific watershed and the Atlantic-Caribbean zone. San
José Cabécar is considered the most important cultural
center of Bribri-Cabécar awd-jawd shamanism. Both
groups have conserved much of their daily cultural life,
including their respective (and related) languages. Thanks
to recent linguistic studies and educational programs, Bribri
and Cabécar are well-established written languages.

The Bribri and Cabécar subsist through swidden
horticulture. Like other Costa Rican indigenous groups,
they cultivate cacao, pldtano, corn, beans, and root
vegetables, complementing their diets with fishing, hunting
and the raising of pigs. Craft production is based on natural
materials. Most is for daily use, including baskets, blow
tubes, bows and arrows of various types made of pejibaye
wood, toys and furniture of balsa and cedar wood, chdcara
bags of natural fibers, and carved jicara gourds. Ocassional
sales of these items produce a small but significant income.
Certain individuals also fabricate ritual and shamanic

Gladys Madriz Salizar, Cabécar, Paso Marcos

Guaymi

La presencia Guaymi en Costa Rica
se debe a un movimiento migratorio,
todavia  vigente, producido a
mediados del Siglo XX en Ia
frontera entre Costa Rica y Panama.
Aunque la creacidon de su reserva
los ha estabilizado, y su ciudadania
costarricense ha sido reconocida, su
condicion de grupo migratorio les
ha causado problemas de invasion
de tierras por personas no indigenas.
Estan asentados en la provincia de
Puntarenas en Abrojos en el canton
de Corredores, Conteburica en el
cantdbn de Golfito y Villapalacios,
Limoncito y Parafso en el cantdon de
Coto Brus.

Conservan sus rasgos étnicos, costumbres verndculas y mestizas, y su lenguaje. Es la Gnica tribu
costarricense que conserva su forma de vestir tradicional. Poseen dos lenguas: el guaymi'y el sabanero. La
mayoria habla, mas o menos, el espaiol, especialmente los hombres quienes trabajan en plantaciones en la
zona. Su educacion es bilingiie, con un maestro de la cultura dedicado también a revitalizar sus tradiciones

y costumbres.

Cultivan cacao (considerado una bebida sagrada y purificativa), café, frijoles, maiz, arroz, palmito, pejibaye
y platano. Combinan la actividad agricola con la caza, la pesca, la cria de cerdos, aves y la produccion
artesanal. Sus principales expresiones artisticas son la pintura facial (casi desaparecida), la confeccidon de
chicaras con fibras naturales, pinturas con tintes vegetales en corteza de arbol conocido como mastate,
elaboracion de una rica variedad de joyeria con cuentas de plastico y semillas naturales, construccion de
finfsimos sombreros de pita asf como la elaboracion de instrumentos musicales vernaculos y mestizos.

En los festivales conocidos como las chichadas, y antiguamente las balserias, se practican las danzas y

los cantos tradicionales con acompahamiento de maracas y
tambores. La cosmovision animista Guaymi esta vigente,
y es representada cotidiamente con tridngulos en las
prendas de vestir, pinturas, confeccion de chécaras. Este
motivo de disefo es conocido como Casa de Dios.

Bribri y Cabécar

Las poblaciones Bribri y Cabécar se concentran
especialmente en la Cordillera de Talamanca, situados
sus nicleos de poblacidon tanto en la Vertiente Pacifica
como Atlantica. San José Cabécar es considerado el centro
cultural més importante del chamanismo Bribri-Cabécar.
Ambos pueblos han logrado conservar mucha de su cultura
vernacula, incluyendo sus lenguas en su forma oral, y
gracias a recientes estudios linguisticos aplicados a los
programas de educacidn bilinglie, actualmente los Bribri y
Cabécar escriben sus idiomas.

-

Shamans/Chamanes jawapa Vicente Barquero
Reyes, Raul Madriz Madriz, Cabécar, Paso Marcos




objects, such as feathered head-dresses, healing canes (uLif), medicine collars (setée) low benches and
various special musical instruments.

Both cultures maintain hierarchies of shamanic individuals dedicated to aspects of funerary ceremonies,
healing and magic. This shamanic hierarachy is considered to be the central pilar of Bribri-Cabécar
culture. Those awd (Bribri) or jawd (Cabécar) shamans who know the most ritual songs are considered
to be the most effective healers. Dances, such as the Bribri sorbo and the Cabécar bursiqué and muakukié
are accompanied by the beat of the sabak drum. These dances have profound animistic and spiritual
significance, as do the many shamanic, funerary and profane tribal chants. Bribri-Cabécar vocal music
also includes lullabies, work and love songs.

Huetar and Chorotega

These two indigenous groups are reduced in number and
have been acculturated into general Costa Rican society.
They have lost their original languages, although they
conserve their physical ethnic features and some of their
traditional cooking, crafts and medicine.

The Huetar are a very small group concentrated on the
Quitirris{ reservation, close to the main road between the
Mora and Puriscal counties and at the Zapaton reserve in
the Puriscal county, in the province of San José. A few
families live in the sector of Cerritos in Quepos, Aguirre
county, in the province of Puntarenas. The Huetar make
their living through agriculture, by working for other
farmers and by selling crafts and agricultural goods in
road-side stands. The Huetar remember fondly —but no
longer practice —the ancient “Festival of the Corn”.

The Chorotega live in the Matambi reservation in Nicoya,
homeland of one of the most important festivals of the
Guanacaste province: the Festival of Miss Virgin of
Guadalupe (Fiesta de la Seiiorita Virgen de Guadalupe)
also known as Festival of the Young Mare (Fiesta de
la Yegiiita) of colonial origin, and where aspects of
indigenous and Hispanic cultures are highly integrated.
Santa Barbara and Guaytil, nearby villages, continue to
make reproductions and stylistic variations of traditional
Chorotega ceramics.

Girl / niha, Cabécar, Paso Marcos

Practican una agricultura de subsistencia.
Como otros grupos indigenas también
cultivan cacao, platano, maiz, frijoles
y tubérculos, y complementa su dieta
con la pesca, la caza, la cria de cerdos.
Su produccidon artesanal es a base de
materiales naturales. La mayoria de
estos objetos son para su uso cotidiano
e incluye cestas, cerbatanas, arcos y
flechas de diferentes tipos y elaborados
de madera de pejibaye, juguetes y
muebles de balsay cedro, chécaras
de fibra vegetal y jicaras talladas. La
venta ocasional de estos objetos atrae
ingresos monetarios modestos pero
significativos. También elaboran objetos
rituales y chamanicos tales como
tocados de plumas, bastones de curar
(uLii), collares medicinales (setée),
bancos bajos y varios instrumentos
musicales.

En ambas culturas estd vigente una
jerarquia chamaénica ceremonial
fanebre y de practicas medicinales. Esta
jerarquia chamanica es considerada como
el eje central de la cultura Bribri-Cabécar. Los chamanes que saben més cantos son considerados como los més
efectivos. Con el sabak (tambor Bribri-Cabécar) acompaian antiguas danzas como el sorbo entre los Bribri y el
bursiqué entre los Cabécar, las cuales poseen un profundo contenido espiritual. Ademas del canto chamanico, que
de por si es extenso y variado, practican diferentes formas de cantos fnebres y profanos que incluyen canciones
de cuna, cantos al trabajo, cantos de amor, cantos propios del sorbo, del bursiqué y de otra danza Cabécar llamada
muakukié.

Family/familia Virgilio Ortiz Segura, Cabécar, Paso Marcos

Huetar y Chorotega

Estos son dos grupos indigenas muy reducidos en niimero y extremadamente transculturados. Han perdido totalmente
su lengua vernacula aunque conservan sus rasgos étnicos y algunas tradiciones culinarias, artesanales y medicinales.

Los huetares conforman un grupo muy pequefio, asentados en la reserva de Quitirrisi, sobre la carretera principal
entre los cantones de Mora y Puriscal, la reserva Zapaton en el canton de Puriscal, provincia de San José y unas pocas
familias en el sector de Cerrito en Quepos, cantdn de Aguirre, provincia de Puntarenas. Viven especialmente de la
agricultura, del jornal, del comercio agricola y artesanal, éste Giltimo establecido a orillas de la carretera. Rememoran
la antigua Fiesta del Maiz.

Los chorotegas estian asentados en la reserva de Matambi en el area de Nicoya, la cual es cuna de una de las estividades
mas importantes de la provincia de Guanacaste: la Fiesta de la Sefiorita Virgen de Guadalupe o Fiesta de la Yegiiita,
de origen colonial y donde estén integrados rasgos culturales indigenas e hispanicos. Otras poblaciones cercanas como
Santa Barbara y Guaytil se distinguen por conservar la tradicion de la ceramica Chorotega, haciendo reproducciones
y variaciones de su ceramica tradicional.



he Museum of Indigenous Cultures Dr. Maria Eugenia Bozzoli de Wille at Centro Neotropico SarapiquiS is

dedicated to the preservation of artifacts and knowledge of past and present indigenous cultures of Costa Rica. The

exhibition, Living Cultures of Costa Rica is composed of material collected over many years of interdisciplinary
field research by Ronald DeWitt Mills and Jorge Luis Acevedo, founders of Centro de Documentacion e Investigaciones
Artisticas (CEDIA).

The objects and art forms on display link Costa Rican indigenous people with their histories and traditions in the context of
a spirit-filled animistic conception of nature. The collection contains domestic, decorative and ritual objects created by the
Boruca, Térraba, Guaymi, Bribri-Cabécar and Maleku indigenous peoples. It is hoped that by appreciating aspects of these
indigenous cultures future generations might attain an understanding of these highly integrated historical, ecological, and
spiritual world views and ways of life, so different from those of modern Western society.

Indigenous artifacts are normally not produced for display, but rather for practical or ritual use. While many objects in the
collection are certainly worthy of purely aesthetic contemplation, the researchers believe that in most cases even greater
appreciation may be obtained by seeing them within an ethnographic context. This is especially true of shamanic art forms
in which the complexity and intimacy of various indigenous spiritual traditions and attitudes are most evident.

Healing Sticks of the Bribri and Cabécar (uLd)

In an animistic world view, healing is a process of returning things to their rightful place in the natural and supernatural
order, not in the mere eradication of microbes. Bribri and Cabécar shaman-healers, known as awd and jawd respectively, use
auxiliary tools and elements in their healing and oracular practices. According to Bozzoli, confirmed by our research, these
elements include: herbal medicines, magical stones (sid, “the stones that speak of all things”, which are worn around the
neck of the shaman in a special small woven bag called a siwasku), healing sticks (uL#), a long walking cane, which is also
a staff of authority (awdkal), herbal smoke, low benches (uLuk), tobacco smoke, dreams, magical healing necklaces (setée),
the zahinillo leaf, stories and song. Among the most important are the healing sticks and the medicinal collar. All elements
are consistent with an animistic cosmology in which
objects of nature, such as trees, stones, animals and
mountains—even illnesses—have specific spirits or,
as the Bribri-Cabécar term them, owners (duerios).

Cabécar and Bribri families belong to clans, each
associated with specific animal totems. Each clan is
noted for certain talents and proclivities, and each
clan has certain dietary restrictions and requirements
known to the healer, which constitute details which
must be taken into account in healing practices.

The uli healing stick is essentially a graphic
document reflecting the unique ecological, humanistic
and mythological world view of the Cabécar and
Bribri cultures. To make an uli, the shaman prepares
a skinned stick, usually of balsa, pord or ceibo woods.
In some cases its length corresponds to the spine of
the patient. Stylized images of deities, healing plants,
symbols of mystical places and realms are drawn on
the healing stick during (usually) four nights of prayer
and continuous song, as the stick is placed on the ground next to the patient and at times is passed over and even tapped on
specific parts of the body. While the imagery on the uLu is largely conventionalized —memorized by apprentice shamans as
arequirement to graduate as a healer— graphic styles and drawing ability varies. Specific imagery differs relative to the clan
of the patient as well as to the nature and gravity of the illness. According to Bozzoli a carved balsa uLu is prepared when
the illness is very grave.

Cabécar, shamans/chamanes jawapa Raul Madriz Madriz,
Rafael Ortiz Luna

The uLii is, among other things, analogous to a patient’s medical chart in that it records the diagnosis of an illness as well
as the course of treatment. Images include plants and deities to be used or invoked to cure the illness. Images are drawn
with cedar charcoal and dye extracted from the vine of the ojo de buey and achiote. The drawn images are addressed, and

I Museo de Culturas Indigenas Dra. Maria Eugenia Bozzoli del Centro

Neotropico SarapiquiS es dedicado a la preservacion y conocimiento de las culturas

indigenas de Costa Rica. Esta exposicion, Culturas Indigenas Vivas de Costa Rica
estd compuesta de material coleccionado durante muchos ahos de investigacion de campo
interdisciplinaria, realizada por Ronald DeWitt Mills y Jorge Luis Acevedo, fundadores del
Centro de Documentacion e Investigaciones Artisticas (CEDIA).

Estos objetos y formas de arte conectan a las gentes indigenas de Costa Rica con sus
historias y sus tradiciones, que existen dentro del contexto de una concepcidn animista de
la naturaleza plena. La coleccidn en exhibicidn contiene objetos domésticos, decorativos y
rituales creados por los indigenas de Boruca, Térraba, Guaymi, Bribri-Cabécar y Maleku.
Se espera que al apreciar aspectos de estas culturas indigenas, las futuras generaciones
puedan alcanzar un mayor entendimiento de estas visiones del mundo tan integradas
historica, ecologica y espiritualmente, y también tan diferentes a la vision de la sociedad
occidental moderna.

Los artefactos indigenas normalmente no son producidos para ser exhibidos, sino para
tener un uso practico o ritual. Aunque muchos de los objetos de la coleccion ciertamente
son merecedores de ser descontextualizados para contemplarse estéticamente, los
investigadores creen que en la mayoria de los casos se puede obtener mejor apreciacion al
observarlos dentro de su contexto etnografico. Esto es especialmente cierto en cuanto a las
formas de arte chamanico, en las cuales la complejidad e intimidad de varias tradiciones y
actitudes espirituales son mas evidentes.

ULu, Bastones de Curacion de los Bribri y Cabécar

Curar es, en la vision del mundo animista, un proceso por medio del cual las cosas
retornan a su lugar debido en el orden natural y sobrenatural, no es la erradicacion de
algin microbio. Los chamanes—médicos Bribri y Cabecar, conocidos como awd y jawd,
respectivamente, utilizan herramientas y elementos auxiliares en sus curaciones y practicas
de adivinacion. Segin Bozzoli, y confirmado por nuestras investigaciones, entre los
elementos utilizados en curaciones estan: hierbas medicinales, piedras magicas (sid, “las
piedras que hablan de todas las cosas”, las cuales los chamanes llevan en una chacara
pequefia llamada siwasku), bastones de curacion (uLi), un largo baston o baculo de mando
(awdkal), humo de hierbas, banquetas bajas (uLuk), humo de tabaco, suenos, collares
magicos (setée), hojas de zahinillo, historias y cantos. Entre los mas importantes esta el
baston de curacion uLa y el collar setée. Todos los elementos son consistentes dentro de
una cosmologia animista en donde los objetos de la naturaleza, tales como arboles, piedras,
animales y montahas—incluso enfermedades—tienen espiritus especificos o, como los
Ilaman los Bribri-Cabécar, duenos.

Las diferentes familias pertenecen a varios clanes asociados con animales especificos
(totems), cada familia con su propio caracter, proclividades y talentos. La identidad del clan
de un paciente tiene efecto en su dieta y en el tratamiento de las enfermedades.

El uLa es, esencialmente, un documento grafico de singular pensamiento ecolodgico,
humanista y mitologico de los Bribri-Cabécar. Para fabricar el uL#, el chaman prepara un
palo de madera sin corteza, generalmente de balsa, pord o ceibo. En algunos casos, el largo
de éste corresponde a la columna vertebral del paciente, Imagenes estilizadas de deidades,
plantas medicinales y simbolos de lugares y Ambitos misticos, son progresivamente dibujados
en el baston de curacidn uli durante cuatro noches de rezo y cantos continuos. Aunque
esta imagineria es generalmente convencionalizada y memorizada por los aprendices de
chaman, los estilos graficos varfan. La imaginerfa especifica también difiere de manera
relativa al clan del paciente, asi como a la naturaleza y gravedad de la enfermedad. Segin
Bozzoli, se aplican bastones tallados cuando la enfermedad es grave.

10



11

Si& stones on shaman'’s stool (uLuk)
Sié piedras encima del banco chamanico (uLuk)

the corresponding spirits invoked, through special shamanic songs.
The uLi is usually divided in two and sometimes three sections by
drawn charcoal lines, depending on the illness and the course of
treatment. Generally the upper section is left blank, representing
the heavens, and is intended to represent purity, all-inclusiveness
and that which is unnamed by mankind.

The middle section, associated with the earthly plane or “planet”
as they say, includes images of plants used in the healing process,
animals related to the illness at hand, and deities in control of
the forces of creation (Sibu and/or Suld). The lowest section is
blackened with charcoal to represent the earth and the world
below.

The underworld is not a hell; it is the symmetrical inversion of
the world above. The traditional conical roundhouse (U-suré, casa
cosmica), also known as a rancho or cosmic house was used as a
general model for this museum’s architecture—is itself symbolic of the world we inhabit. The center post is a physical and
metaphysical axis mundi or eje central linking upper and lower worlds. The invisible underworld (inframundo) is symbolized
as a downward pointing cone, the symmetrical opposite of the visible world above. Taking this rich thinking a little further,
the uLu healing stick is, metaphorically, this same cosmic axis in miniature, as is the center-post of the roundhouse and, by
extension, the spine of the patient.

The Medicinal Bundle (stéjkwé) and Healing Collar (setée)

A stejkwo is a shaman’s medicine bundle, a magical pharmacy linking man and helping spirits through their correlates in the
natural and supernatural worlds. A setée healing collar may contain small pieces of animal skin, sections of bone from birds
and small animals, animal teeth, sea shells, land snail shells, turtle shell fragments, alligator skin or teeth, feathers, seeds, and
small pieces of wood. Certain living animals are also part of a shaman-healer’s setée. A chicken (white or red, depending on
the sickness) is, for example, widely utilized. In such cases, the living animal is rubbed on certain parts of the patient’s body.
The heart of the chicken is sometimes extracted; its blood traced over parts of the body where it is finally superimposed over
the heart of the patient.

The shaman gives instructions to the patient regarding the natural
elements from which an appropriate setée may be fashioned.
Often family members assist in gathering such materials, and
often family members wear setée collars as part of the healing
process, since illness is seen as a general imbalance of forces in
related familial, tribal and natural realms.

The use of the setée necklace, when applied by a knowledgeable
awd-jawd shaman-healer, is considered to be more effective as
medicine than the uLu healing stick or herbal medicines alone.
Each element in the setée has a specific use. Cedar wood pieces,
for example, promote strength and resilience to illness. A setée
may be worn for a month or more until the magic is depleted.
A used setée is not considered to be of aesthetic value, and is
usually buried or burned by the shaman in a gesture intended to
return the misplaced spirit that caused an illness to its rightful
place in the natural order. As is true with the application of
the uLu healing stick, the shaman’s songs are many and varied,
often sung in a haunting whisper known as kiis.

Stéjkwd medical bundle/atado curativo

Es también analogo al récord médico del paciente, llevar cuenta del diagnostico
de una enfermadad y el curso de su tratamiento. Los dibujos incluyen plantas
y deidades que seran invocadas para curar la enfermedad. Las iméigenes son
dibujadas con carbdn de cedro y tinte extraido de la planta de ojo de buey y de
achiote. Las imagenes por separado no tienen nombre, en cambio se dirigen
a ellas por medio de canciones chamanicas especiales. Un uLi puede ser
dividido graficamente en dos o tres secciones. La seccidon superior representa
el cielo y la intencidn es la de transmitir el concepto del todo-incluso y de lo
que no es nombrado por los hombres. La seccidon del medio, asociada con el
plano terrenal, incluye iméigenes de plantas usadas en la curacidon, animales
relacionados a la curacion del caso, y deidades en control de las fuerzas de la
naturaleza (Sibu y/o Suld). La parte inferior es ennegrecida para representar
la tierra y el infra-mundo.

El infra-mundo no es un infierno, es comprendido como una inversion
simétrica del mundo de arriba. El rancho conico tradicional Bribri-Cabécar,
como el que fue usado de modelo general para la arquitectura de este museo,
se llama U-suré. Este rancho conico es conocido también como La Gran Casa
Cosmica.

L'
En el U-suré la simbolizacion del universo indigena toma forma concreta. El - getée healing collar/collar de curacion,
techo o cubierta equivale a la boveda celeste y el poste central es un eje fisico  Virgilio Ortiz Segura, Cabécar, Paso Marcos
y metafisico, que une verticalmente a los mundos de arriba y de abajo. Se
considera que el infra-mundo est4 contenido dentro de un cono similar pero apuntando hacia abajo. Todo lo que sucede arriba
es reflejo del inframundo. Llevando este rico pensamiento un poco mas alla, el bastdon de curacion ulLi es, metaféricamente

hablando, este mismo eje cosmico en miniatura, como el eje central del rancho y la columna vertebral del paciente.

Atado Curativo (stéjkwo) y el Collar Curativo
(setée)

Un stejkwo es un atado de medicina del chaméan, una farmacia
magica que une al hombre y a los espiritus ayudantes a través de
sus correlaciones en el mundo natural y sobrenatural. Un setée
puede contener pequenios pedazos de piel de animal, secciones
de hueso de aves y de pequefios animales, dientes, conchas de
mar, caracol de tierra, fragmentos de concha de tortuga, piel o
dientes de lagarto, plumas, semillas, y pedacitos de madera.

Algunos animales vivos son también parte del setée del
médico-chamén. La gallina (blanca o colorada, dependiendo de
la enfermedad) es muy utilizada. En estos casos el animal vivo
es frotado en ciertas partes del cuerpo del paciente. En otros
casos, se extrae el corazon y se frota en el cuerpo reposando
al final en direccion del corazon del paciente. Utilizando
elementos del steéjkwo, el chaman da instrucciones al paciente Setée elements/elementos
para que confeccione el setée recetado amarrando pequefos trocitos

de los materiales, escogidos de acuerdo al clan y a la enfermedad del paciente.

A menudo también otros miembros de la familia del paciente llevan collares de setée como parte de la curacidn, ya que las
enfermedades son vistas como una falta de equilibrio de fuerzas en los 4mbitos familiares, tribales y naturales. El uso del
collar de setée, cuando es aplicado por un chaméan awéa-jawa de mucho conocimiento, es considerado mas efectivo como
medicina que el baston de curacion uLi o hierbas medicinales usados por si solos. Cada elemento del setée tiene un uso
especifico: los pedazos de madera de cedro, por ejemplo, promueven energia y resistencia. Un setée puede ser usado un mes o
mas hasta que la magia se agote. Un setée usado no es considerado de valor estético, y generalmente es enterrado o quemado
por el chamén en un gesto de retornar a su debido lugar y en el orden natural, los espiritus mal ubicados que causaron una
enfermedad. Asi como con la aplicacion del bastdn de curacidn uLu, las canciones del chaméan son muchas y variadas, a
menudo cantadas en un susurro conocido como kiis.

12



13

Painted Bark Cloth (Mastate)

Mastate is a fibrous material similar to rough paper. Is obtained from the bark of any one of
at least six species of trees, each used to produce cloth of a different color and texture. The
Guaymi prepare dyes and paints from leaves and roots, obtaining an intense yellow, muted
brown, deep black, and lately, an organic green. Images are painted with the fingers, the tip
of a rag, or the edge of a feather.

The extraction of bark cloth and its preparation is
arduous work usually left to women, though men
and women both paint on bark cloth. In the past, all
indigenous cultures of Costa Rica used bark cloth as
material from which to fashion dresses, blankets,
and other objects of daily use. The Guaymi have
traditionally decorated such material with geometric
patterns, stylized animals, figures and religious
symbols, as is still widely done in the Amazon
Basin and other parts of Central and South America.
Though the Maleku still produce small quantities of
mastate, they now draw their colorful imagery with
commercial markers in place of natural dyes.

Present day Guaymi of Limoncito, Coto Brus, paint rectangular pieces of mastates as art
objects, often for tourist consumption. The relative skill and ability of various painters is
increasingly acknowledged and respected by members of the community, whereas traditionally
bark cloth painting was practiced collectively, without a sense of personal authorship, and was
mostly decorative. They experiment freely with scenes of daily life, images of natural forms,
and spiritual symbols. Individual Guaymi painters now wish to have their names associated
with their work and sometimes even sign on the back of the work. This development is very
recent, and has given the authors an opportunity to study a clear case of the incorporation
of Occidental concepts of art and
individuality in a traditional culture.

For the Guaymi of Limoncito, the
increased production of painted mastate
bark cloth has become a point of
community pride as well as a source
of individual and collective income.
This flowering of culture and art is not
without environmental consequences:
Increased production has resulted in
local deforestation of material species.
The authors sponsor and coordinate a
reforestation project in Villa Palacios,
Coto Brus, attending to this issue. In
recent years over 5,000 seedlings have
been gathered, raised in a nursery
and replanted in the Villa Palacios
community.

Guaymi, Villa Palacios, Coto Brus

Tela de Corteza de Arbol Pintada (Mastate)

El mastate es un material fibroso parecido a un papel brusco. Se obtiene de la corteza de seis tipos
de arboles y cada cual da una tela de diferente color y textura. Los Guaymi preparan los tintes y
pinturas extrayéndolos de hierbas y raices, obteniendo un amarillo intenso, un café apagado, un
negro profundo y recientemente, un verde organico. Las imagenes son pintadas con los dedos,
la punta de un trapo o el filo del calamo de una pluma. La extraccion de la tela de corteza y su
preparacion es un trabajo arduo, usualmente dejado para las mujeres, aunque hombres y mujeres
pintan en el mastate. En el pasado, todas las culturas indigenas de Costa Rica utilizaron la tela
de corteza como material para confeccionar vestidos, cobijas y otros objetos de uso cotidiano. Los
Guaym{ los han decorado tradicionalmente con patrones geométricos, animales estilizados, figuras
y simbolos religiosos, como alin lo hacen también los indigenas de la Cuenca del Amazonas y otros
lugares de Centro y Sur América.

Los Guaymi actuales de Limoncito de
Coto Brus, pintan pedazos rectangulares
de mastate como objetos de arte, a
menudo para el consumo turistico. La
relativa destreza y habilidad de varios
pintores es mas y mas reconocida y
respetada por la comunidad, mientras que
tradicionalmente, la pintura de mastate
fue decorativa, practicada colectiva y
andonimamente.

Pintores Guaymi independientes, ahora
desean que sus nombres sean asociados
con su trabajo y experimentan libremente
con escenas de la vida diaria, imagenes
de formas naturales y simbolos espirituales.
Esta evolucion es muy reciente y ha
dado a los autores la oportunidad de
estudiar un caso claro de incorporacion
de conceptos de arte occidentales y
de individualidad a una cultura tradicional. La pintura de mastate entre los Maleku también ha
cambiado en anos recientes debido a otro proceso de aculturacion. Ellos han abandonado el uso de
los tintes naturales como pintura para sus coloridos mastates y en su lugar ahora utilizan marcadores
comerciales de varios colores.

Para los Guaymi de Limoncito, el incremento en la produccion de mastate pintado se ha convertido
en un motivo de orgullo para la comunidad asi como en ingreso monetario individual y colectivo.
Ha alcanzado un verdadero florecimiento cultural y artistico, pero con el consecuente dafo a nivel
ecoldgico: aumento en la deforestacion local de las especies que proveen el material. Los autores
actualmente patrocinan y coordinan un proyecto de reforestacidon en Villa Palacios en Coto Brus
en respuesta a este problema. Mas de 5.000 arbolitos han sido recogidos, cuidados en un vivero y
replantados en la comunidad de Villa Palacios.

14



15

Guaymi cacique Pedro Bejarano

The Sacred Journal of a Guaymi Shaman

The Guaymf call their shamanic healers sukias. A sukia is first and foremost a
healer, though sukias may also serve as tribal chief (cacique) and/or spiritual
guides. Sukia Pedro Bejarano, senior sukia and cacique among the Costa
Rican branch of the Guaymi near the Limoncito River, is a priest of the cult
of Mamachi or Mamanchi (The Great Mother), a nativist religion, founded in
Panama in the 1962, based on a mixture of Catholic and traditional indigenous
visions and principles. Bejarano speaks of healing the individual, families,
the community, and the local environment. The sukia is figuratively the center
post (eje central) around which tribal reality is arranged. The physical presence
of the sukia is so important that when he leaves the community a full-sized
scarecrow-like effigy figure, dressed in the shaman’s attire, is tied to the
center post of his hut as a surrogate to insure the continuity and welfare of the
community.

The collection includes pages from two of sukia Pedro Bejarano’s “sacred
journals” (cuadernos sagrados); they include drawings, text and rhythmic
markings. The circular drawings are known as part of the Free America
(America Libre) set of divinatory images that allude to both temporal and
spatial matters. The drawings are thought of as maps concerning the unity
of time and space. Apprentice sukias memorize these configurations as part
of their training. The center point in each design refers to the here and now.
Certain graphic features correspond to area petroglyphs.

One of the drawings is of the mythic King’s Tree, (Palo del Rey). A human

figure is drawn in the foreground representing the shaman from whose mouth flows sacred songs and words (letras sagradas)
to transmit to his community. The trunk of the tree has four omniscient masks facing the cardinal points. The aforementioned
circular drawings are thought of three-dimensionally as cross-sections of this trunk. Rafael Bejarano explains that in trance the
shaman ascends the tree to enter into an infinite number of worlds—represented by small triangular leaves—each the reality
of different animals and forms of life, where he learns about the illnesses he is to heal, and other visions of importance to his

people.

“Free America” drawings from
shaman Pedro Bejarano’s
sacred journal (cuaderno
sagrado)

Dibujos “America Libre” del
cuaderno sagrado de chaman
Pedro Bejarano.

El Cuaderno Sagrado de un Chaman Guaymi

Los Guaymi llaman a sus médicos-chamanes, sukias. Un sukia es primero y
sobretodo un curandero, aunque los sukias también pueden trabajar como jefes
o caciques y guias espirituales. Pedro Bejarano, el sukia mayor y cacique entre
la rama de los Guaym{ de Costa Rica cerca del Rio Limoncito, es un ministro
del culto Mamachi o Mamanchi (La Madre Grande), una religion nativista
fundada en Panamé en 1962 basada en visiones y principios indigenas y
catdlicos. Bejarano habla de curar individuos, familias, comunidades y el
medio ambiente local. El sukia es, figurativamente hablando, el eje central
alrededor del cual la realidad de la tribu se desarrolla.

La presencia fisica del sukia es tan importante que, cuando él sale de la
comunidad, una efigie parecida a un espantapijaros de tamaho natural es
vestida con el atuendo del chamén y atada al poste central de su rancho para
sustituirlo y asf asegurar la continuidad y el bienestar de la comunidad.

La presente coleccion incluye las paginas de dos de los cuadernos sagrados
de Pedro Bejarano, los cuales contienen dibujos, texto y marcas ritmicas.
Los dibujos circulares son conocidos como parte del grupo de imagenes
adivinatorias America Libre, que aluden a ambos asuntos temporales y
espaciales. Los dibujos son mapas, en cierto modo, de la unidad de tiempo

y espacio. Los aprendices de sukia memorizan estas configuraciones como
parte de su entrenamiento. El punto central de cada disefio se refiere al aqui y
ahora. Se debe anotar que ciertos caracteres graficos corresponden a petroglifos
de la zona.

The King’s Tree / Arbol del Rey,
Pedro Bejarano

Uno de estos dibujos es el Arbol de la Vida o Palo del Rey. La figura humana en el primer plano es el chaman desde cuya
boca fluyen cantos sagrados y palabras (letras sagradas) para trasmitir a su comunidad. El tronco tiene cuatro mascaras

omnicientes que dan a los cuatro puntos cardinales.

Rafael Bejarano explica que en trance el chaméan asciende al arbol para entrar a una infinidad de mundos, aqui representados
por hojas triangulares, donde &l aprende sobre enfermedades que debe de curar y tiene otras visiones de importancia para

su gente.

16



17

Traditional Guaymi dress
Vestido tradicional Guaymi

Traditional Guaymi Dress

The Guaymi tribe is the only indigenous group in Costa Rica
that maintains a traditional mode of dress. The dress is long and
loose, sewn in brilliant, saturated and often primary colors of
cotton broadcloth with appliqué around the sleeves, neckline,
waist and lower hem. Such dresses are often worn in layers.
The appliqué designs are generally bands and triangles, which
symbolize the mystical “casa cdsmica Guaymi?” (Guaymi
cosmic house). Upward triangles refer to the “Upper House of
God” (ju-ngdbu); complementary downward triangles refer to
the inframundo or “House of the Lower Realm” (kdkuidubu).

During special occasions religious and political leaders wear
a feathered head-dress, a shirt (also with appliqué around the
sleeves and neckline) and a pair of dark pants decorated in the
same way along the sides from the waist down the outer leg. The
ceremonial outfit of Guaymi chief and spiritual leader, Pedro
Bejarano, has a Mamachi cross appliqué stamped in white on
the sleeve.

Cacique/Shaman/Chaman
Pedro Bejarano

Vestido Tradicional Guaymi

La tribu Guaymi es el Ginico grupo indigena costarricense
que mantiene una manera de vestir tradicional. El vestido
es basicamente un baton largo y suelto, hecho en tela de
algodon de colores brillantes, a menudo colores primarios,
con aplicaciones alrededor de las mangas, el cuello, la
cintura y el ruedo. Tales vestido a veces son llevados uno
sobre otro. Los disefos de las aplicaciones son generalmente
en bandas y tridngulos, que simbolizan la mistica “Casa
Cosmica Guaymi”. Los tridngulos para arriba simbolizan la
supramundo (ju-ngdbu), y los complementarios hacia abajo
simboliza el inframundo (kdkuidubu).

Durante ocasiones especiales, lideres religiosos y politicos
usan un tocado con plumas, una camisa (también con
aplicaciones alrededor de las mangas y cuello) y pantalones
oscuros decorados de la misma manera a lo largo de la costura
de las piernas. El traje ceremonial del jefe y lider espiritual
Guaymi, Pedro Bejarano, tiene una aplicacion de la Cruz
Mamachi estampada en blanco en las mangas, un simbolo del
movimiento nativista religioso Guaymi.

Leticia Arauz Palacios,
Guaymi

Traditional mastate bark cloth Guaymi dress
Vestido tradicional de mastate Guaymi

18



Masks and the Dance of the Little Devils
Boruca, Térraba, Rey Curré

Soon after the Conquest, in reaction to religious repression at the hands of
missionaries, the Boruca and later the Térraba people, in what is now southern
Costa Rica, combined earlier fertility festivities with a masquerade known as the
Dance (or Play) of the Little Devils, enacted yearly from December 31* through
January 2". While there are similar festivals in other parts of Latin America
that depict a reversal of actual history in which indigenous people vanquish the
Spanish, none are as angry, animistic and phallic as those of the Boruca and Rey
Curré communities. While aspects of the masquerade are reminiscent of older ritual
celebrations of fertility, the dramatic accent is on parody, ridicule of non-indigenous
modern life, and symbolic violence. The slaughter, burning, and mutilation of the
“bull” signifies an inversion of manifest history as the Spanish are vanquished and
made impotent through confrontation with the still-living ancestral spirit of the
indigenous people. The action throughout is aggressive, violent and yet magical.

The Dance of the Little Devils involves a dramatization of the continuing
confrontation of the bull (toro), personifying the Spanish conquerors, and the
indigenous “Little Devils”, so-called by the missionaries. It is at once a celebration
and a game, outdoor theater and a deeply pagan festival. After three days of
frequent violent clashes, the costumed bull character is ritually slain, and its phallus
auctioned off by the “ton” to community members for facetious denominations of
“millions” of U.S. dollars.

Masks created for the “Little Devils” festival in the communities of Boruca, Térraba
and Rey Curré vary stylistically, though are generally made of carved cedar or balsa
wood. They are sometimes painted and decorated with feathers, bits of metal, stickers
and fabric. Masks are of specific ancestors, animals, animal-human hybrid beings and
monsters. The masks invoke the “otro yo”, the ancestral half-animal alter ego of the
players, which serves to conceal personal identity, promote tribal spirit and link the
wearer to a mythic time of dignity, mystery and tribal unity.

The Térraba version of the festival exists, though within the context of Catholic
nativity festivities.

Confrontacién Toro-Diablitos

Confrontation between the Bull-Little Devils Death of the Bull / Muerte el

Mascaras y la Danza de los Diablitos
Boruca, Térraba, Rey Curré

Poco después de la conquista, en reaccion a la represion religiosa a manos de
misioneros, las culturas Boruca y luego la Térraba, en lo que es ahora el sur de Costa
Rica, combinaron festivales de fertilidad con una mascarada conocida hoy dia como
la Danza (o Juego) de los Diablitos, revivida cada afio desde el 31 de diciembre hasta
el 2 de enero. Mientras existen festivales similares en otras partes de Latinoamérica
que muestran una inversion de la historia real en donde los indigenas derrotaron los
espafoles, ning{in otro es tan airado, pagano y falico como los de las comunidades de
Boruca y Rey Curré. Aunque algunos aspectos de la mascarada son reminiscentes
de antiguas celebraciones a la fertilidad, el acento dramatico est4 en la parodia, el
ridiculo y la violencia simbdlica.

La Danza de los Diablitos, que es ain practicada anualmente, con lleva una
dramatizacion de la confrontacion que atn continfia, entre el toro, personificando
a los conquistadores espanoles, y los diablitos indigenas, llamados asi por los
misioneros. Es al mismo tiempo celebracion y juego, teatro al aire libre y un festival
profundamente pagano. Después de tres dias de frecuentes encuentros violentos, el
personaje vestido de toro es aniquilado ritualmente, y su falo subastado entre los
miembros de la comunidad en humoristicas denominaciones de “millones” de ddlares
de E.U.A.. Toda la accidn es agresiva, violenta y sin embargo, magica. El destazo,
quema y mutilacion del toro significan una inversion de la historia manifiesta, al
derrotar a los espanoles y al hacerlos impotentes a través de la confrontacidon con el
espiritu ancestral de la gente indigena todavia viva.

Las méscaras creadas para el Festival de los Diablitos en las comunidades de Boruca,
Térraba y Rey Curré varian estilisticamente, aunque generalmente son talladas en
madera de cedro o balsa. Algunas veces son pintadas y decoradas con plumas,
pedazos de metal, calcomanias y tela. Las mascaras son elaboradas en el parecido
especifico de ancestros, animales, hibridos de animales-humanos y monstruos. Las
mascaras invocan al otro yo, el alter-ego ancestral, mitad animal, mitad hombre,
de los jugadores. También, sirven para esconder la identidad personal, promover el
espiritu tribal, y conectar al enmascarado a pasados tiempos miticos de dignidad,
misterio y unidad.

La version Térraba del mismo festival, existe dentro del contexto de las fiestas de la
natividad de la Iglesia Cat0lica.

= ?t . = &
“Little Devils” of Rey Curré/Diablitos de Rey Curré

20



21

Violin Térraba

Gnelé, Guaymi turtle shell
Gnelé, caparazoén de tortuga Guaymi

Musical Instruments

Indigenous musical instruments are, in form and function, consistent with
a profound and ancient ecological aesthetic. Each instrument has a definite
social and/or spiritual function. All instruments are related to mythologies,
festivals, confessions of love, songs of work, dances, and in many cases the
invocation of magic and/or the spirit world.

Indigenous instruments therefore connect the mundane and ordinary tasks
of life with a supernatural plane of ancestral relatedness and a world view
connecting the natural and magical worlds, customs and tradition.

Among the myriad forms of instruments found in use today are those
classified in Spanish as ididfonos, membrandfonos and aerdfonos. Most of
the instruments in the collection are composed of natural materials such as
gourds, sea conches, snails and turtle shells, cedar and balsa wood, snake,
deer, iguana skins, wild bees’ wax, reeds and bamboo.

Gourds are used in the fabrication of the 0 (a Guaymi maraca rattle) and ta
(Bribri-Cabécar). Sea conches and snail shells are used to make the Cabécar
whistle called the ydcsoro. Turtle shells are transformed to make the strange
croaking Guaymi gele-kuada. Carrizo reeds are used to make Guaymi flutes
(known as tolerd chi and tolero cri) while cedar and balsa log sections are
carved to make drums and percussion boxes (cajas) covered with leather
skins of the iguana and various snakes, including the Maleku tali and the
Bribri-Cabécar sabak.

From wild bees’ wax various flutes and ocarina whistles are fashioned,
such as the Guaymf dru mugata. From clay are molded an incredible range
of ocarina whistles incorporating sophisticated acoustic and harmonic
properties. Instruments from other parts of the world have also been
incorporated and refashioned by Costa Rican indigenous cultures, such as
the balsa wood Térraba violin, the jugue or juco, the yusd (mouth harp) and
various double-headed mestizo drums.

Ocarina, Maleku ceramic flute
Ocarina Maleku

Yoécsoro, Cabécar flute made of land snails
Yocsoro, flauta Cabécar de caracol de tierra

Instrumentos Musicales

Los instrumentos musicales indigenas son consistentes en su forma y funcion
con una estética ecologica profunda y antigua. Cada instrumento tiene una
funcion social y/o espiritual definida. Todos estan relacionados a mitologfas,
festivales, confesiones de amor, cantos de trabajo, danzas, y en muchos casos, a
la invocacion de la magia y/o del mundo espiritual. Por lo tanto, los instrumentos
indigenas conectan las actividades mundanas y ordinarias de la vida con el plano
sobrenatural de relaciones ancestrales, y a una vision del cosmos que une los
mundos naturales y méagicos, las costumbres y las tradiciones.

Entre la variedad de formas de intrumentos encontradas en uso hoy en dia
estan los que son clasificados como idi6fonos, membrandfonos y aerdfonos.
La mayoria de los instrumentos en la coleccion estin compuestos por
materiales naturales tales como jicaras, conchas de mar, caracoles de tierra,
caparazdn de tortuga, piel de culebra, venado e iguana, cera de abeja silvestre,
madera y caha silvestre.

Las jicaras son utilizadas en la fabricacion del #6 (maraca guaymi) y el 7
(maraca Bribri-Cabécar). Caracoles de mar y de tierra son usados para fabricar
el pito Cabécar llamado ydcsoro. El caparazon de tortuga es transformado en
el extrafio graznador Guaymi gele-kuada. Trozos de carrizo son utilizados
para elaborar las flautas Guaymi{ (conocidas como tolerd chi 'y tolerd cri);
secciones de tronco de cedro y balsa son talladas para hacer tambores y cajas
de percusion cubiertas con pieles de iguana y de diferentes culebras, por
ejemplo el tali Maleku y el sabak Bribri-Cabécar.

Con cera de abeja silvestre son elaboradas varias flautas y ocarinas, tales como
la Guaymi dru mugata. Una increible variedad de ocarinas que incorporan
sofisticadas propiedades actsticas y armonicas son moldeadas en arcilla.
Intrumentos de otras partes del mundo también han sido incorporados y
alterados por las culturas indigenas costarricenses, como el violin Térraba de
madera de balsa o cedro, el jugue o jucd, el yusd (antigua arpa bocal Israeli) y
varios tambores dobles mestizos.

T4, Bribri-Cabécar rattle
T4, maraca Bribri-Cabécar

Sabak, Bribri-Cabécar drum
Sabak, tambor Bribri-Cabécar

22



23

Maleku craftswoman/artesana Maleku

Carved Gourds (Jicaras)

For millennia, Latin American indigenous groups
have used tree gourds, known as jicaras, as painted
or carved utilitarian vessels.

The Boruca, Bribri, Cabécar, Guaymi{ and Maleku of
Costa Rica give continuity to this traditional art form
within their respective artistic and cultural patterns.
The great variety of species, forms and sizes permit
the gourd to be utilized to fashion domestic objects
such as bottles, cups, bowls, spoons and musical
instruments. For Costa Rican contemporary
indigenous groups, the carving of jicara gourds is
also a way of preserving tribal identity and tradition.
The Maleku, for example, carve the names of
animals and objects in both Maleku and Spanish as a
means of educating their children.

Tender green gourds are inscribed with a large
needle. The fine skin is then decorated through
scraping, cutting and pecking, producing a wide
variety of images and patterns. The artisans then
use sharp, flat knifes to remove the negative areas
surrounding the elements of the design.

Unfortunately, in the three principal Maleku
communities, carving is currently being replaced
painting the surface of the gourds. The Maleku
have traditionally been highly productive carvers—
certainly among the most talented and industrious of
the indigenous artisans in Costa Rica. Though other

groups, such as the Boruca, still carve gourds for their own use as well as to sell to others, the rapid degradation
of such a traditional art form among the Maleku—especially when it happens with the encouragement of outside
influences —demonstrates again the fragility of surviving indigenous artistic traditions, and the susceptibility of all

such marginalized communities.

Maleku carved jicara gourd / jicara tallada Maleku

Maleku carved jicara gourd / jicara tallada Maleku

Jicaras Talladas

Por milenios los grupos indigenas costarricenses han
usado jicaras, como vasijas utilitarias y objetos de
decoracion, ya sea tallandolas o pintandolas.

Los Boruca, Bribri, Cabécar, Guaymi y Maleku
de Costa Rica dan continuidad a esta forma de
arte tradicional dentro de sus patrones artisticos y
culturales respectivos. La gran variedad de especies,
formas y tamanos disponibles permiten la utilizacion
de las jicaras como objetos domésticos tales como
botellas, tazas, tazones, cucharas y como instrumentos
musicales. Para los grupos indigenas contemporaneos,
la talla de jicaras es también una manera de preservar
la identidad tribal, tradicidn y, en el caso de los Maleku,
su vocabulario nativo. Estos incluyen los nombres de
animales y objetos en ambas lenguas, Maleku y Espafiol
para educar a sus hijos.

Tiernas jicaras verdes son inscritas con una aguja
grande. Su fina piel verde es decorada raspando, cortando
y punzando, en una gran variedad de imagenes y patrones.
El mismo artista usa una cuchilla muy filosa para remover las areas negativas alrededor de
los elementos del diseho.

Maleku carved jicara Gourd / jicara tallada Maleku

Desafortunadamente, la talla de jicaras en las tres principales comunidades Maleku esta siendo
actualmente reemplazada con pintura sobre jicara. Los Maleku han sido tradicionalmente
tallistas muy productivos—ciertamente estan entre los mas talentosos y productivos de los
artesanos indigenas de Costa Rica. Aunque otros grupos, como los Boruca, atin tallan jicaras
para su uso personal y para la venta, la rapida degradacion de esta forma de arte tradicional,
especialmente entre los Maleku, se da con el impulso proveniente de influencias externas a
la comunidad. De nuevo se demuestra la fragilidad de las tradiciones artisticas indigenas que
alin sobreviven, y la susceptibilidad de todas las comunidades marginadas.

Bribri carved jicara gourd / jicara tallada Bribri

Guaymi jicara gourd / jicara Guaymi

24



25

Cabécar Virgilio Ortiz Segura with lances and cerbatana
blow tube / Virgilio Reyes con lanzas y cerbatana

Hunting Tools and Weapons

The Bribri and Cabécar people still use a variety
of bows, lances, arrows, knives and blow tubes
(cerbatanas), many of which are carved from the
tough fiber of the Peach Palm known as pejibaye.

The tips of the arrows and lances are specific to
the prey. Some are intended to stun rather than kill.
The blow tubes are especially useful in stunning
birds whose plumage is highly valued.

> Lance and arrow tips for
hunting and fishing carved
from Peach Palm (pejibaye)
fiber/puntos de lanzas y
flechas para la caza y pesca
hechos de pejibaye

> > Knife / Cuchillo

Herramientas y Armas de Caza

Las gentes Bribri y Cabécar todavia usan una
variedad de arcos, lanzas, flechas, cuchillos y
cerbatanas, muchos de los cuales son tallados en la
fibrosa palmera de pejibaye.

Las formas de las puntas de las flechas y lanzas
dependen de la presa. Algunas estan disehadas para
aturdir en vez de matar animales. Las cerbatanas
se utalizan para atrapar pajaros de plumaje muy
preciado.

Cabécar sling and pouch / Honda Cabécar

26



27

Woven and Net Bags (Chacaras)

All indigenous groups in Costa Rica weave, or at one time wove, chdcara bags. The Guaymi are especially adept at
converting certain jungle fibers (pita and burio)—even commercial nylon string—into loose net bags of great utility.
Made in many sizes, they are used to carry foodstuffs, clothing, infants, personal effects, healing herbs and symbolic
objects, such as the shaman’s healing stones. Patterns are usually geometric and correspond to traditional images, such
as trees, animals, mountains and religious symbols.

The Boruca also weave bags, but theirs are loom-woven cotton, resulting in a much tighter bag. They too, employ
patterns related to tradition and native spirituality.

Bead Work

Modern day Guaymi jewelry is made of a combination of forest seeds, such as Ldgrimas de San Pedro and brightly
colored commercial plastic beads that correspond to the bright primary colors favored by Guaymi women in their
dress. Skillfully fashioned, they repeat patterns that exist in other tribal art forms.

Chacaras
(Bolsas Tejidas)

Todos los grupos indigenas de Costa Rica tejen, o en algiin momento
tejieron bolsas llamadas chdcaras. Los Guaymi son especialmente
aptos para convertir fibra de la jungla (pita o burio), e incluso hilo de
nylon comercial, en bolsas de tejido flojo de gran utilidad. Hechas en
muchos tamafos, son usadas para transportar alimentos, ropa, nifios,
objetos personales e incluso hierbas curativas y objetos simbdlicos,
tales como las piedras curativas del chaman. Los patrones son
generalmente geométricos y corresponden a imagenes tradicionales,
como arboles, animales, montahas e imagenes simbdlicas.

Los Boruca también tejen bolsos de algodon, en telar. El resultado es
una bolsa de tejido mas cerrado, como de tela. Ellos también utilizan

patrones relacionados con la tradicion y creatividad nativa.

Trabajo de Abalorios

La joyerfa moderna Guaymi estd elaborada de una combinacion de
semillas del bosque, tales como Ldgrimas de San Pedro, y coloridos
abalorios plasticos comerciales, que corresponden a los brillantes
colores del vestido las mujeres Guaymi. Habilmente enhebrados,
repiten los patrones que existen en otras formas de arte tribal.

Borucan woven cotton bag
Chacara Boruca de algodon

Guaymi woven chacara bag made of pita fiber
chacara Guaymi de fibra de pita

Guaymi woven chacara bag made of pita fiber
Chacara Guaymi de fibra de pita

28



