
Living Indigenous Cultures of Costa Rica

Culturas Indígenas Vivas de Costa Rica

 Acevedo-Mills Collection / Colección Acevedo-Mills

MCI
Museo de las Culturas Indígenas
Dra. María Eugenia Bozzoli de Wille

LA COLECCIÓN ACEVEDO-MILLS 
de objectos etnográficos y media de 
los pueblos indígenas costarricenses 
incluida en el Museo de Culturas 
Indígenas en el Centro Neotrópico 
SarapiquíS es el producto del trabajo 
de campo del Lic. Jorge Luis Acevedo 
y el Prof. Ronald Mills.

Jorge Acevedo es compositor, autor, etnomusicólogo, profesor retirado 
y exdecano de la Facultad de Bellas Artes de la Universidad de Costa 
Rica.

Ronald Mills, Profesor de Artes Plásticas y Director de la Escuela de 
Arte de Linfield College de Oregon, E.U.A., es pintor, muralista, dos 
veces Senior Fulbright estudioso de etno-estética e investigador de 
campo.  

Mills y Acevedo son co-directores del Departamento de Etnología del 
Centro Neotrópico SarapiquíS en La Virgen de Sarapiquí, Heredia, Costa 
Rica, y co-fundadores del Centro de Documentación e Investigaciones 
Artísticas (CEDIA). Juntos han establecido una investigación continua 
y programas de desarrollo, incluyendo de reforestación, a través de un 
acceso especial y sostenido a muchas comunidades indígenas de la 
región.

Agradecimientos

Los autores desean reconocer la generosidad y la humanidad de muchas 
de las personas indígenas que han compartido con nosotros sus vidas, 

su arte, su religión y algunos de los 
íntimos detalles de sus tradiciones.  
Sin la visión profunda y dinámica de 
Landscape Foundation Belgium y su 
presidente Jean Pierre Knockaert 
este museo nunca existiría. Nuestro 
sincero agradecimiento a Gilbert 
Avermaete por su aporte profesional 
en el montaje de la exposición. 

También quisieramos reconocer el 
apoyo previo del Instituto Göethe,  
Museo Nacional de Costa Rica, 
el Museo de Jade, la Comisión 
Fulbright de los Estados Unidos, 
Oregon Council for the Humanities, 
la Universidad de Costa Rica, Linfield 
College y Aquinas College. También 
estamos agradecidos con muchos 
estudiosos, familiares, amigos y 
asociados que nos han ayudado en 
nuestro esfuerzo de tantas maneras 
a lo largo de los años.  

El hecho de que el nuevo Museo de 
las Culturas Indígenas Dra. María 
Eugenia Bozzoli de Wille brinda a 
los visitantes un mejor entendamiento 

es especialmente significativo justamente en estos momentos en que los 
pueblos nativos de Costa Rica están experimentando un  aumento de 
las presiones económicas y culturales amenazando dramáticamente su 
forma de vida.  Además, tenemos mucho que aprender de sus culturas 
milenarias, producto de la interacción hombre-naturaleza.

THE ACEVEDO-MILLS COLLECTION 
of ethnographic objects and research 
media related to indigenous Costa 
Rican communities featured in the 
Museum of Indigenous Cultures at 
Centro Neotrópico SarapiquíS is the 
result of many years of collaborative 
field work on the part of Lic. Jorge Luis 
Acevedo  and Prof. Ronald Mills.

Jorge Luis Acevedo is a composer, author, ethno-musicologist, retired 
professor and former dean of Fine Arts of the University of Costa Rica. 

Ronald Mills, Professor of Art and and Chairman of the Art Department at 
Linfield College in Oregon, USA, is a painter, muralist and twice a Senior 
Fulbright ethno-aesthetic scholar and field researcher.  

Mills and Acevedo are co-directors of the Department of Ethnography of 
the Centro Neotrópico SarapiquíS in La Virgen de Sarapiquí, Heredia, 
Costa Rica, and are co-founders of the Centro de Documentación e 
Investigaciones Artísticas (CEDIA).  Together they have established 
ongoing research and development programs, including reforestation 
efforts through unique and sustained access to many indigenous 
communities in the region.

Acknowledgements

The authors wish to acknowledge the generosity and humanity of the many 
indigenous people who have shared with us their lives, art, religion, and 
some of the innermost details of their traditions.  Without the profoundly 
humanistic vision of the Landscape Foundation Belgium and its dynamic 
president, Jean Pierre Knockaert, this 
museum would not exist.  Special 
thanks is due Gilbert Avernaete for his 
expertise and kind assistance in the 
mounting of the musuem installation.

We acknowledge and are grateful for 
past support from the Goethe Institute, 
the Costa Rican National Museum, 
the Jade Museum of Costa Rica, the 
Fulbright Commission of the United 
States of America, the Oregon Council 
for the Humanities, the University 
of Costa Rica, Linfield and Aquinas 
Colleges, and the many scholars, family 
members, friends and associates who 
have helped in the effort in so many 
ways over the years.  

That the new Museum of Indigenous 
Cultures Dr. María Eugenia Bozzoli 
de Wille offers viewers an enhanced 
understanding is especially significant, 
especially just now as native peoples of 
Costa Rica are experiencing increasing 
economic and culture pressures which 
threaten their very way of life—at the 
very moment when it is clear that we have so much to learn from these 
ancient indigenous cultures, each formed by intimate and sustainable 
interactions between man and nature.

Cover mask by Borucan master carver and artist Ismael González. 
Máscara de la portada tallada por el artista Boruca Ismael González.
  

Text by Ronald Mills and Jorge Luis Acevedo. Photographs by Ronald Mills. 
Translations by Carmen Borrasé and Carmen Carazo. Graphic design by 
Ronald Mills and Ryan Clark © 2003. All rights reserved/ Derechos de los 
autores reservados.

Jorge Luis Acevedo
Ronald Mills

“Museums are resources for the teaching and 
learning of history, of forms of life, of artistic 
values and heritages, of intellectual material and, 
in general, the cosmovision of human groups.  
In this way, the Museum of Indigenous Cultures 
performs an important role in the creation and 
renovation of cultural identity.”

“Los museos son recursos para la enseñanza y el 
aprendizaje de la historia, de las formas de vida, 
de los valores patrimoniales artísticos, materiales 
e intelectuales y, en general, de la cosmovisión de 
los grupos humanos.  Es por ello que el Museo 
de las Culturas Indígenas desempeña un papel 
importante en la creación y renovación de la 
identidad cultural.”

María Eugenia Bozzoli de Wille



“There is a whole world yet to be discovered, not of mysterious 
unknown places but of relationships among places. A century ago 
great explorers were busy filling the blanks on the globe. What we 
haven t̓ filled in yet are the blanks of knowledge about those places, 
their peoples and environments, and how they all fit together — an 
even greater challenge.”

Gilbert Grosvenor
Former President of the National Geographic Society

The history of the rainforest is not complete without the 
dramatic chapter of the presence and involvement of humans.  
Moreover, the indigenous peoples with their ancestral pre-

Columbian roots represent key issues in terms of the entire rainforest 
heritage.  No one has a better understanding of the relationship and 
the interchange between man and nature than these 
fascinating people.

The Museum of Indigenous Cultures Dra. Maria 
Eugenia Bozzoli de Wille and this publication 
would not have been possible without the 
tremendous field work for more than two decades 
of two extraordinary researchers: Jorge Luis 
Acevedo and Ronald Mills.

For the Landscape Foundation Belgium and for 
me personally, it is an honor to work with these 
two particular personalities.  A spirit of friendly 
cooperation prevailed at all stages throughout 
the implementation of this exquisite indigenous 
cultural project, giving all of us of a sense of 
lasting, positive achievement.

I wish to express my deepest respect and gratitude 
to Dr. Maria Eugenia Bozzoli de Wille, the leading 
and internationally renowned Costa Rican anthropologist, for her 
profound support for the founding of this museum.

But my most intrinsic appreciation and emotions are to the surviving 
indigenous communities that, in extremely difficult circumstances, 
still struggle to keep their cultural identity alive.  The Museo de las 
Culturas Indigenas Dra. Maria Eugenia Bozzoli de Wille is theirs, 
made in their honor.  

I sincerely hope the reader enjoys the contents of this museum 
catalogue. It offers a true voyage into the fascinating world of 
indigenous cultures; an expedition into the depths of the Costa Rican 
rainforests where one can discover the true beauty of the indigenous 
peoples, their art, and their ancestral pre-Columbian heritage. 

Thousands of years of civilization open up its secrets, but—
unfortunately—these civilizations are quickly vanishing. Forever. 
There is an urgent need to find ways to garner support to save this 
indigenous heritage of mankind for future generations. This is part of 
a spectrum of what we value.

Jean Pierre Knockaert
President Landscape Foundation Belgium

“Existe un mundo entero que está por descubrirse; no de lugares 
desconocidos y misteriosos, sino el mundo de las relaciones entre ellos. 
Hace un siglo, los grandes exploradores se ocupaban de llenar espacios 
los  espacios  en blanco del planeta.  Pero los espacios en blanco que 
aún no hemos llenado son los que existen en el conocimiento de esos 
lugares, sus pueblos y sus conocimientos.”

Gilbert Grosvenor
Expresidente de National Geographic Society

La historia del bosque lluvioso no puede estar completa sin un 
capítulo dramático sobre la  presencia y la participación de los 
humanos.  Además los pueblos indígenas, con sus ancestrales 

raíces precolombinas, son un tema clave en la herencia total del bosque 
lluvioso. Nadie comprende mejor la relación y el intercambio entre el 
hombre y la naturaleza de estos fascinantes pueblos.

El Museo de las Culturas Indígenas Dra María 
Eugenia Bozzoli de Wille y esta publicación no 
habrían sido posible sin el inmenso trabajo de 
campo realizado durante más de dos décadas por los 
investigadores Jorge Luis Acevedo y Ronald Mills.

Para Landscape Foundation Belgium y para mí 
personalmente fue un honor trabajar junto a estas 
dos particulares personalidades. En cada etapa a 
lo largo de la implementación de este exquisito 
proyecto cultural indígena, prevaleció un espíritu 
de colaboración amistosa, ofreciéndonos a todos un 
sentido de logro positivo y duradero.

Mi más profundo respeto y gratitud a la Dra. 
María Eugenia Bozzoli de Wille, la principal 
e internacionalmente reconocida antropóloga 
costarricense, quien apoyó la fundación del museo 
de manera profunda y constante.

Pero mi más intrínsico agradecimiento y emosión son para las 
comunidades indígenas sobrevientes, las cuales intentan mantener viva 
su identidad cultural en medio de condiciones difíciles.  El Museo de 
las Culturas Indígenas Dra. María Eugenia Bozzoli de Wille es suyo y 
fue realizado en su honor.

Sinceramente espero que el lector disfrute el contenido de este catálogo 
del museo. Un auténtico viaje al fascinante mundo de lo indígena. Una 
expedición a la profundidad de los bosques lluviosos costarricenses 
para descubrir la belleza de los pueblos indígenas, su arte y su ancestral 
herencia precolombina.

Miles de años de civilización abren ahora sus secretos. Pero, 
desafortunadamente estas civilizaciones están desapareciendo 
rápidamente, para siempre. Existe la urgente necesidad de hallar nuevas 
maneras de hacer acopio de apoyo para salvar esta herencia indígena 
de la humanidad para las futuras generaciones. Esto forma parte del 
espectro de lo que valoramos.
  

Jean Pierre knockaert
Presidente de Landscape Foundation Belgium

Dr. María Eugenia Bozzoli de Wille

“Museums are resources for the teaching and learning of history, of 
forms of life, of artistic values and heritage, of intellectual material, and 
in general, of the cosmovision of human groups.  In this way, the Museum 
of Indigenous Cultures performs an important role in the creation and 
renovation of cultural identity. Its constant activity is reflected in the 
research to aquire collections from which to derive and disseminate 
knowledge through exhibitions, lectures, courses, and other means. 
To support such museums is to support educational activities and the 
healthy training of communities.”
 

We, the organizers of the Museum of Indigenous Cultures of 
Costa Rica, are greatly encouraged and honored that  the 
museum carries the name of the eminent anthropologist Dr. 

María Eugenia Bozzoli de Wille. 

In numerous ways, Dr. Bozzoliʼs academic, 
scientific and humanistic achievements have 
inspired the realization of a dream to offer the 
Costa Rican and foreign public a more vivid idea 
of contemporary indigenous groups of Costa Rica 
within an ethnographic context.

The personality of Dr. María Eugenia Bozzoli 
de Wille reveals an affable, serene, amicable and 
courageous scholar. Her stature as an author and 
investigative anthropologist is of international 
renown.  She was, for many years, an exemplary 
professor at the University of Costa Rica, where 
she now holds the rank of Professor Emeritus, and 
where she remains a promoter of post-graduate 
studies in anthropology.  During her long career, Dr. 
Bozzoli served as Vice-Rector of Social Programs 
for the university, a post from which she adopted and 
supported ideas and projects for socio-cultural development, often with 
the participation of students, professors and the community.  One such 
project resulted in the “Program for Community-University  Projects”, 
the essence of the humanistic spirit of the Alma Matter. With the creation 
of the “Program for Basic Stages in Music” in the Regional Centers of 
the University of Costa Rica, she encouraged the democratization and 
regionalization of the teaching of the arts, which further illustrated her 
progressive and deeply humanistic mind applied to an inclusive view of 
Costa Ricaʼs socio-cultural situation.

In her written work, the scientific transcends the social and the magical. 
Her acute analysis denounces injustice, stimulates change, educates, 
opens minds, sensitizes, commits and inspires. The diversity of the 
themes that she deals with is a product of her vast interdisciplinary 
education as an ethnologist, archeologist, linguistic anthropologist, 
historian, and ethno-historian. As recognition for her fruitful labor 
she received the 2002 Magón Award, and previously the Malinowski 
Award in 2000, that recognizes her as an outstanding scientist in applied 
anthropology.

We, Jorge Luis Acevedo, Ronald DeWitt Mills and the Landscape 
Foundation Belgium wish to pay homage to Dr. María Eugenia Bozzoli 
de Wille,  who in turn honors us by lending her distinguished name to this 
project, so long in the making. 

Jorge Luis Acevedo

Dra. María Eugenia Bozzoli de Wille

“Los museos son recursos para la enseñanza y el aprendizaje de la 
historia, de las formas de vida, de los valores patrimoniales artísticos, 
materiales e intelectuales y, en general, de la cosmovisión de los grupos 
humanos.  Es por ello que el Museo de las Culturas Indígenas desempeña 
un papel importante en la creación y renovación de la identidad cultural.  
Su constante actividad se refleja en la investigación para adquirir 
colecciones y para derivar conocimiento de ellas, el cual se difunde al 
público mediante exposiciones, conferencias, cursos y otros medios.  El 
apoyo a los museos significa contribuir a las oportunidades de educación 
y de entretenimiento sano para las comunidades.”

Es un gran estímulo para los organizadores del Museo de las 
Culturas Indígenas de Costa Rica, el que éste lleve el nombre de la 
insigne antropóloga Dra. María Eugenia Bozzoli de Wille. 

De muchas formas, su trayectoria  académica, 
científica y humana ha inspirado la realización 
del viejo sueño de ofrecer al público costarricense 
y extranjero el conocimiento más vívido de los 
actuales pueblos indígenas de Costa Rica dentro de 
un contexto etnológico.

La personalidad de la Dra. María Eugenia Bozzoli 
de Wille nos revela a una estudiosa afable, serena, 
profunda, dulce y valiente. Ella es antropóloga y 
escritora de fama internacional. Por muchos años 
fue docente ejemplar de la Universidad de Costa 
Rica con el grado de  Catedrático y Profesora 
Emérita, impulsora de la carrera de Antropología 
y actualmete de la Maestría Académica en 
Antropología. Durante su larga carrera, la Dra. 
Bozzoli fue Vicerrectora de Acción Social de 
dicha universidad y como tal, acogió y apoyó 
ideas y proyectos de desarrollo sociocultural con 

la participación de alumnos, profesores y comunidad.  Uno de estos 
proyectos dió origen al Programa de Trabajo Comunal Universitario, 
que es la esencia misma del espíritu humanista del Alma Mater. Con 
la creación del Programa de las Etapas Básicas de Música en las Sedes 
Regionales de la Universidad de Costa Rica, estimula la democratización 
y regionalización de la enseñanza de artes, evidenciándose en ella una 
mente profundamente humanista y progresista, con una clara visión 
integral de la problemática sociocultural de Costa Rica. 

En su obra escrita, lo científico trasciende a lo social y lo mágico. Su 
refinado análisis científico también es instrumento ineludible para 
denunciar injusticias, lograr cambios, educar, abrir mentes, sensibilizar, 
comprometer e inspirar. La diversidad de temas que aborda es producto 
de su basta formación interdisciplinaria como etnóloga, arqueóloga, 
antropóloga linguista, historiadora y etnohistoriadora. En reconocimiento 
a su fecunda labor se le otorga el Premio Magón 2002, y anteriormente, el  
Premio Malinowski del año 2000, la acredita como científico destacado 
en la antropología aplicada. 

Nosotros, Jorge Luis Acevedo, Ronald DeWitt Mills y Landcape 
Fundation Belgium, hemos querido rendir  homenaje a la Dra. María 
Eugenia Bozzoli de Wille, quien a su vez, nos honra prestándonos su 
distinguido nombre para este proyecto, en el que hemos trabajado por 
tantos años.

Jorge Luis Acevedo
 

F
er

na
nd

o 
Le

itó
n 

20
02



1 2

Costa Rica Precolombina 
a la Llegada de los Españoles

Por Jorge Luis Acevedo y Ronald DeWitt Mills

Es evidente que en las historias, mitos y leyendas de los pueblos indígenas costarricenses, siempre ha es-
tado presente la integración de naturaleza-hombre, que da como resultado concepciones y cosmologías 
de una espiritualidad animista. Tal y como se puede constatar en crónicas españolas, estudios arque-

ológicos, antropológicos, etnohistóricos y etnomusicales, la rica diversidad ecológica costarricense ofreció sin 
duda los ambientes adecuados para el desarrollo y regionalización de culturas de diversas procedencias,  las 
cuales, con su permanente interacción,  adquirieron sus propias características socioculturales. Hombre y na-
turaleza están definidos en términos filosóficos, religiosos, arquitectónicos, agrícolas, estéticos, socioculturales 
y políticos.

Al arribo de los españoles Costa Rica estaba habitada por pueblos de origen mesoamericano, sudamerican
o y del Caribe, que vivían en permanente comunicación. Todos ubicados en diferentes regiones y con una 
infraestructura sociopolítica y cultural consolidada por su misma interacción. Según Stone y otros arqueólogos, 
ocuparon cuatro grandes áreas del territorio costarricense: Pacífico Norte, Area Central, Vertiente Atlántica y 
la Vertiente del Pacífico Sur. En todo el Pacífico Norte se desarrollaron pueblos de origen mesoamericano y en 
las demás áreas pueblos de origen sudamericano y del Caribe. 

Su estructura sociopolítica, estaba basada en señoríos y cacicazgos mayores y menores.
Eran pueblos fundamentalmente agrícolas productores de alimentos, que de acuerdo a su región, 
complementaban la agricultura con otras actividades como la caza, la pesca, la recolección de frutos y plantas 
del bosque. Tenían otras actividades productivas no alimentarias de carácter estético en torno a su mundo 
cosmológico. Entre sus expresiones artísticas  más relevantes estaban el tejido de algodón y fibras naturales, 
la cerámica, orfebrería, confección de piezas artísticas en piedra, jade, hueso y madera, y la creación de 
instrumentos musicales para acompañar los cantos religiosos, rituales y seculares.
 
Poblaciones Indígenas Actuales

Como efecto inmediato de la conquista española los pueblos indígenas sufrieron un acelerado proceso 
de mestizaje étnico y cultural indio-negro-hispano.  La mezcla empezó a crear el perfil pluriétnico del 
costarricense actual, pero además inició el exterminio étnico y 
sociocultural de los pueblos indígenas.  En la actualidad están 
reducidos a solo ocho grupos indígenas asentados en reservas que 
conservan, en mayor o menor grado, sus tradiciones y costumbres, 
pero con la amenaza constante de los mecanismos agresivos de 
aculturación y de los intereses económicos y politicos externos 
de la comunidad. La colección del museo incluye artículos, en su 
mayoría, de seis de los ocho. Lamentablemente grupos como los 
chorotegas en Guanacaste, huetares en el Valle Central, borucas y 
térrabas en Pacífico Sur, ya han perdido su idioma y con ello su 
propia cosmología animista. 
 
Maleku/Guatuso

Los Maleku están ubicados en la zona norte del país, a seis 
kilómetros de San Rafael de Guatuso, cantón de Alajuela, muy 
cerca de la carretera principal. Ocupan tres asentamientos o 
palenques: Tonjibe, Margarita y El Sol, todos muy cercanos entre 

Pre-Columbian Costa Rica 
at the Time of the Spanish Arrival 

By Jorge Luis Acevedo and Ronald DeWitt Mills

Through histories, myths and legends we learn that Costa Rican indigenous cultures have long 
subscribed to an integrated conception of man and nature, which in turn is reflected in animistic 
spiritual conceptions and cosmologies.  As we read in the Spanish chronicles and many archeological, 

ethno-historical and ethno-musicological studies, the rich ecological diversity of the country has facilitated 
the development and regionalization of equally diverse cultures.  Man and nature are defined, therefore, by 
these socio-cultural entities in philosophical, religious, architectural, agricultural, aesthetic and political 
terms.

At the time the Spanish arrived in what is now Costa Rica, Mesoamerican, South American and Caribbean 
indigenous groups were living in constant trade and communication with one another. Each inhabited 
a distinct regions, and each had sufficient social-political infrastructure to consolidate and maintain 
interactions with the others.  According to Stone and other archeologists, there were essentially four zones 
of habitation in Costa Rica: the northern Pacific watershed, the central valley, the Atlantic watershed, and the 
southern Pacific area. The northern Pacific region was inhabited by people with Mesoamerican cultural and 
linguistic roots, while the rest were related to cultures from South America and the Caribbean.

Social and political structure was based on seniority and lineages of leadership.  In accord with their 
environment, they were fundamentally hunters and agriculturalists, complemented by other activities such 
as fishing and the collection of forest fruits and plants. They also collected native non-foodstuffs of an 
aesthetic character related to their cosmological world views.  Aesthetic expressions included the weaving 
of cotton and other fibers, fine ceramic and gold production, bead work, stonework, jade carving, as well as 
bone and wood carving and the creation of musical instruments to accompany religious, ritual and secular 
songs and chants.
 
Contemporary Indigenous Populations

An immediate consequence of the Spanish Conquest was the rapid mixture of Hispanic, black and 
indigenous cultures.  This mixture (mestizaje) has produced the ethnic and cultural plurality still evident 
throughout Costa Rica.  It has also resulted in the inexorable decline of indigenous cultures to the eight 

groups which remain today; each relegated to territorial reserves. 
The present collection includes articles pertaining to six of the 
groups.  In such a setting, indigenous Costa Ricans struggle to 
conserve their traditions and customs in the face of constant, 
aggressive acculturation and accompanying political and economic 
pressure. Lamentably, groups such as the Chorotega in Guanacaste, 
Huetar in the Central Valley, and the Boruca and Térraba in the 
southern Pacific zone have, to varying extents, lost intimate and 
working knowledge and daily use of their languages, shamanistic 
practices and animistic cosmologies.
 
Maleku/Guatuso

The Maleku are located in the northern zone of the country, barely 
six kilometers from San Rafael de Guatuso, part of the province of 
Alajuela, very close to the highway. They occupy three settlements, 

Child/Niño Maleku
Child/Niño Cabécar



3 4

sí. Conservan su lengua Maleku y algunas tradiciones y costumbres. El programa escolar es 
bilingüe e incluye un maestro de la cultura Maleku dedicado a revitalizar aspectos culturales de 
la misma. Cultivan cacao, pejibaye, palmito, frijoles, yuca, guineos y plátanos. Históricamente 
se han distinguido por ser excelentes cazadores y pescadores. Al igual que los demás grupos 
indígenas, están experimentado presión agresiva de misioneros de varias sectas.  Los Malekus 
poseen todavía conceptos de su antigua cosmología compuesta por una jerarquía de dioses y 
espíritus que habitan en las nacientes de los ríos, entre ellos Tokú, el creador del universo. 
También mantienen la costumbre de enterrar a sus familiares que mueren de causa natural dentro 
de sus casas, porque creen que así ellos se convierten en espíritus protectores de la familia.

La producción artesanal es considerada como una de las más importantes actividades para su 
subsistencia económica. Los Maleku se destacan en la elaboración de arcos, flechas y lanzas de 
pejibaye, tallado de jícaras, cerámica, cestería, chácaras de fibra, vestidos en mastate y fibras 
naturales, instrumentos musicales, dentro de los cuales 
destaca el tambor “tali”. Algunos aspectos de 
la cultura Maleku han sido revitalizados y 
recreados con la creación de la radio y el teatro 
Maleku.

Boruca /Térraba

Ambos pueblos se encuentran localizados en 
la reserva indígena Boruca-Térraba, en los 
límites del cantón de Buenos Aires, provincia 
de Puntarenas. Son dos culturas indígenas que 
tuvieron lenguas diferentes, y que histórica y 
geográficamente han estado muy ligadas entre 
sí. Su grado de transculturación les ha hecho 
perder sus lenguas vernáculas. Cultivan granos 
básicos, plátanos, ayotes y frutas. Practican la 
cría de cerdos y ganado. 

Boruca está integrada por el Centro de Boruca, 
Rey Curré, Chánguena, Maíz y Bijagual. 
Los Borucas tejen algodón coloreado con 
tintes naturales y tinte de murice (caracol de 
mar). La textilería Boruca es famosa y muy 
apreciada desde la época colonial. También son 
diestros en la cestería y en el tallado de jícaras, pero especialmente lo son en la elaboración de 
máscaras de madera de cedro y balsa. Estas máscaras son consideradas como objetos estéticos 
únicos y además son parte fundamental en la mascarada inspirada en la conquista, conocida como 
el juego o baile de “Los Diablitos de Boruca”.

Térraba es desafortunadamente, un pueblo muy reducido. La presencia de campesinos no 
indígenas en su comunidad los ha obligado a adaptarse a una vida rural no indígena y a un 
consumismo que afecta su condición social. En la últimas décadas han tratado de revitalizar sus 
tradiciones y costumbres mediante un intercambio con los Teribes de Panamá, históricamente 
su tribu original. También, han tratado de revivir la fiesta de “Los Diablitos de Térraba” que 
contraria a la de los de Boruca, forma parte de las festividades de la natividad de la Iglesia 
Católica. Son habilidosos en la talla de jícaras, en la construcción del violín Térraba de balsa, 
que gracias a la presencia de algunos ancianos sobrevive hoy día, así como en la elaboración de 
muñecos y máscaras de madera de balsa y cedro.

formerly as communal palenques: Tonjibe, Margarita and El Sol. The 
Maleku continue to conserve their language and some traditions and 
customs.  Children in these communities are taught bilingually by a 
Maleku teacher dedicated to the revitalization of the culture. The Maleku 
cultivate cacao, pejibaye, palmito, beans, yuca, guineos and plátanos. 
Historically, they have been noted as excellent hunters and fishermen.  
As is true for all Costa Rican indigenous groups, the Maleku are 
under pressure from aggressive missionary activity.  Nevertheless, the 
Maleku have retained knowledge of their original cosmology, which is 
composed of a hierarchy of gods and spirits that inhabit the water springs 
that “give birth” to rivers.  Principal among them is Tokú, the creator of 
the universe. The Maleku also have retained a tradition of burying those 
who die of natural causes in the floor of their houses, where they are 
considered to be spiritual protectors of the family.

Handicraft production is considered to be among the most important 
economic activities of tribal survival.  The Maleku are accomplished in 
the fabrication of bows, arrows and lances made of pejibaye wood, the 
carving of jícara gourds, ceramics, basket-making, woven fiber bags and 
mastate bark cloth clothing.  They also make musical instruments, such 
as the distinctive and highly ornamented tali drum.

Boruca/ Térraba

Both communities are found in the Borruca-Térraba reserve on the edge of Buenos Aires county in the province of 
Puntarenas.  The two communities are linked historically and geographically.  Little of their respective vernaculars 
remain in use.  Boruca is both a tribal name and the name of the principle Borucan settlement.  Other Borucan villages 
include Rey Curré, Chánguena, Maíz and Bijagual. The Boruca weave cotton bags, belts and other textiles colored 
with natural and murice sea shell dyes. Borucan textiles have been appreciated since colonial times. The Boruca are 
also skilful basket weavers and carvers of jícara gourds, but they are most noted for the elaboration of wooden masks 
of cedar and balsa wood. The masks are distinctive as esthetics objects and are also fundamental parts in the Conquest-
inspired masquerade known as the festival, game or dance of the Little Devils of Boruca (Juego de los Diablitos). 
Both groups cultivate basic grains, plátanos, ayotes and various fruits.

Térraba is quite small and is rapidly becoming acculturated. The presence of non-indigenous peasants in their 
community has resulted in the gradual 
slide into non-indigenous rural life and 
consumerism—both key acculturating 
factors. In recent decades the Térraba 
have attempted to revitalize their ancestral 
traditions and customs by exchanges with 
the Teribes of Panama, their antecedent tribe.  
They have also tried to revitalize the festival 
Los Diablitos de Térraba which, while 
related to the Borucan Juego de los Diablitos, 
is fundamentally part of the festivities of the 
nativity of the Catholic Church. The Térraba 
have retained the practice of carving of jícara 
gourds, fashioning weapons, and with the 
fortunate help of several elderly community 
members, the balsa Térraba violin, wooden 
dolls, and carved wooden masks of balsa and 
cedar.

Mamerto Ortiz Ortiz, Térraba

Weaver / artesana, Boruca

Artisan/Artesana, Maleku



5 6

Guaymí

La presencia Guaymí en Costa Rica 
se debe a un movimiento migratorio, 
todavía vigente, producido a 
mediados del Siglo XX en la 
frontera entre Costa Rica y Panamá.  
Aunque la creación de su reserva  
los ha estabilizado, y su ciudadanía 
costarricense ha sido reconocida, su 
condición de grupo migratorio les 
ha causado problemas de invasión 
de tierras por personas no indígenas. 
Están asentados en la provincia de 
Puntarenas en Abrojos en el cantón 
de Corredores, Conteburica en el 
cantón de Golfito y Villapalacios, 
Limoncito y Paraíso en el cantón de 
Coto Brus.

Conservan sus rasgos étnicos, costumbres vernáculas y mestizas, y su lenguaje. Es la única tribu 
costarricense que conserva su forma de vestir tradicional. Poseen dos lenguas: el guaymí y el sabanero. La 
mayoría habla, más o menos, el español, especialmente los hombres quienes trabajan en plantaciones en la 
zona. Su educación es bilingüe, con un maestro de la cultura dedicado también a revitalizar sus tradiciones 
y costumbres.

Cultivan cacao (considerado una bebida sagrada y purificativa), café, frijoles, maíz, arroz, palmito, pejibaye 
y plátano. Combinan la actividad agrícola con la caza, la pesca, la cría de cerdos, aves y la producción 
artesanal. Sus principales expresiones artísticas son la pintura facial (casi desaparecida), la confección de 
chácaras con fibras naturales, pinturas con tintes vegetales en corteza de árbol conocido como mastate, 
elaboración de una rica variedad de joyería con cuentas de plástico y semillas naturales, construcción de 
finísimos sombreros de pita así como la elaboración de instrumentos musicales vernáculos y mestizos. 

En los festivales conocidos como las chichadas, y antiguamente las balserías, se practican las danzas y 
los cantos tradicionales con acompañamiento de maracas y 
tambores.  La  cosmovisión animista Guaymí está vigente, 
y es  representada cotidiamente con triángulos en las 
prendas de vestir, pinturas, confección de chácaras. Este 
motivo de diseño es conocido como Casa de Dios.

Bribri y Cabécar

Las poblaciones Bribri y Cabécar se concentran 
especialmente en la Cordillera de Talamanca, situados 
sus núcleos de población tanto en la Vertiente Pacífica 
como Atlántica. San José Cabécar es considerado el centro 
cultural más importante del chamanismo Bribri-Cabécar. 
Ambos pueblos han logrado conservar mucha de su cultura 
vernácula, incluyendo sus lenguas en su forma oral, y 
gracias a recientes estudios linguísticos aplicados a los 
programas de educación bilingüe, actualmente los Bribri y 
Cabécar escriben sus idiomas.

Guaymí

Costa Rican Guaymí populations are located in the province of Puntarenas, in Abrojos in Corredores 
county, Conteburica in Golfito county, and Villapalacios, Limoncito and Paraíso in the county of 
Coto Brus, Puntarenas. Historically, the Guaymí have occupied territory on both sides of the present 
international border between Panama and Costa Rica. The Guaymí immigrated from Panama to 
their present settlements in Costa Rica during the middle of the 20th Century.  Although a reserve 
was established on their behalf, and they were eventually recognized as Costa Rican citizens, as 
immigrants they continue to suffer incursions of non-indigenous people into their homelands.  

The Guaymí continue to conserve their ethnic characteristics as well as adopt mestizo customs and 
language. Guaymí women continue to wear traditional clothing. In this they are unique among Costa 
Rican indigenous groups. They speak Guaymí and sabanero.  A majority also speak Spanish to some 
extent, particularly the men who work in plantations in the area.  Education is bilingual, taught by a 
teacher dedicated to the revitalization of traditions and customs. 

The Guaymí cultivate cacao, which is considered a sacred and purifying beverage, also coffee, beans, 
corn, rice, palmito, pejibaye and plátano, combining agriculture, hunting and fishing with the raising 
of pigs, and fowl. They also produce handicraft.  Their principal artistic expressions are face painting 
(now almost lost), the weaving of natural fiber bags (chácaras),  painting bark cloth (mastate) with 
natural dyes, bead work (using commercial plastic beads and a variety of seeds), the weaving of fine 
hats of pita fiber, and a variety of indigenous and mestizo musical instruments. 

In festivals known as chichadas, and formerly balserías, the Guaymí practice traditional songs 
and dance accompanied by maraca rattles and drums. Their animistic cosmology is represented 
graphically by a sometimes decorative triangle motif on clothing, paintings, and chácara woven 
bags. The triangle is, moreover, an important spiritual symbol known as the House of God (Casa de 
Dios).  

Bribri and Cabécar

Concentrated along the cordillera of the Talamanca 
Mountains, Bribri and Cabécar settlements straddle the 
Pacific watershed and the Atlantic-Caribbean zone. San 
José Cabécar is considered the most important cultural 
center of Bribri-Cabécar awá-jawá shamanism. Both 
groups have conserved much of their daily cultural life, 
including their respective (and related) languages. Thanks 
to recent linguistic studies and educational programs, Bribri 
and Cabécar are well-established written languages. 

The Bribri and Cabécar subsist through swidden 
horticulture. Like other Costa Rican indigenous groups, 
they cultivate cacao, plátano, corn, beans, and root 
vegetables, complementing their diets with fishing, hunting 
and the raising of pigs. Craft production is based on natural 
materials.  Most is for daily use, including baskets, blow 
tubes, bows and arrows of various types made of pejibaye 
wood, toys and furniture of balsa and cedar wood, chácara 
bags of natural fibers, and carved jícara gourds. Ocassional 
sales of these items produce a small but significant income. 
Certain individuals also fabricate ritual and shamanic 

Gladys Madriz Salizar, Cabécar, Paso Marcos
Shamans/Chamanes jawapa Vicente Barquero 
Reyes, Raul Madriz Madriz, Cabécar, Paso Marcos



7 8

Practican una agricultura de subsistencia. 
Como otros grupos indígenas también 
cultivan cacao, plátano, maíz, frijoles 
y tubérculos, y complementa su dieta 
con la pesca, la caza, la cría de cerdos. 
Su producción artesanal es a base de 
materiales naturales. La mayoría de 
estos objetos son para su uso cotidiano 
e incluye cestas, cerbatanas, arcos y 
flechas de diferentes tipos y elaborados 
de madera de pejibaye, juguetes y 
muebles de balsa y cedro, chácaras 
de fibra vegetal y jícaras talladas. La 
venta ocasional de estos objetos atrae 
ingresos monetarios modestos pero 
significativos. También elaboran objetos 
rituales y chamánicos tales como 
tocados de plumas, bastones de curar 
(uLú), collares medicinales (setée), 
bancos bajos y varios instrumentos 
musicales. 

En ambas culturas está vigente una 
jerarquía chamánica ceremonial 
fúnebre y de prácticas medicinales.  Esta 
jerarquía chamánica es considerada como 
el eje central de la cultura Bribri-Cabécar. Los chamanes que saben más cantos son considerados como los más 
efectivos. Con el sabak (tambor Bribri-Cabécar) acompañan antiguas danzas como el sörbo entre los Bribri y el  
bursiqué entre los Cabécar, las cuáles poseen un profundo contenido espiritual. Además del canto chamánico, que 
de por sí es extenso y variado, practican diferentes formas de cantos fúnebres y profanos que incluyen canciones 
de cuna, cantos al trabajo, cantos de amor, cantos propios del sörbo, del bursiqué y de otra danza Cabécar llamada  
muakukié.                                                                                          

Huetar y Chorotega

Estos son dos grupos indígenas muy reducidos en número y extremadamente transculturados. Han perdido totalmente 
su lengua vernácula aunque conservan sus rasgos étnicos y algunas tradiciones culinarias, artesanales y medicinales.

Los huetares conforman un grupo muy pequeño, asentados en la reserva de Quitirrisí, sobre la carretera principal 
entre los cantones de Mora y Puriscal, la reserva Zapatón en el cantón de Puriscal, provincia de San José y unas pocas 
familias en el sector de Cerrito en Quepos, cantón de Aguirre, provincia de Puntarenas. Viven especialmente de la 
agricultura, del jornal, del comercio agrícola y artesanal, éste último establecido a  orillas de la carretera. Rememoran 
la antigua Fiesta del Maíz.

Los chorotegas están asentados en la reserva de Matambú en el área de Nicoya, la cuál es cuna de una de las estividades 
más importantes de la provincia de Guanacaste: la Fiesta de la Señorita Virgen de Guadalupe o Fiesta de la Yegüita, 
de origen colonial y donde están integrados rasgos culturales indígenas e hispánicos. Otras poblaciones cercanas como 
Santa Bárbara y Guaytil se distinguen por conservar la tradición de la cerámica Chorotega, haciendo reproducciones 
y variaciones de su cerámica tradicional.

objects, such as feathered head-dresses, healing canes (uLú), medicine collars (setée) low benches and 
various special musical instruments.

Both cultures maintain hierarchies of shamanic individuals dedicated to aspects of funerary ceremonies, 
healing and magic. This shamanic hierarachy is considered to be the central pilar of Bribri-Cabécar 
culture.  Those awá (Bribri) or jawá (Cabécar) shamans who know the most ritual songs are considered 
to be the most effective healers. Dances, such as the Bribri sörbo and the Cabécar bursiqué and muakukié 
are accompanied by the beat of the sabak drum.  These dances have profound animistic and spiritual 
significance, as do the many shamanic, funerary and profane tribal chants.  Bribri-Cabécar vocal music 
also includes lullabies, work and love songs.
                                                                                
 Huetar and Chorotega

These two indigenous groups are reduced in number and 
have been acculturated into general Costa Rican society. 
They have lost their original languages, although they 
conserve their physical ethnic features and some of their 
traditional cooking, crafts and medicine. 

The Huetar are a very small group concentrated on the 
Quitirrisí reservation, close to the main road between the 
Mora and Puriscal counties and at the Zapatón reserve in 
the Puriscal county, in the province of San José.  A few 
families live in the sector of Cerritos in Quepos, Aguirre 
county, in the province of Puntarenas. The Huetar make 
their living through agriculture, by working for other 
farmers and by selling crafts and agricultural goods in 
road-side stands.  The Huetar remember fondly—but no 
longer practice—the ancient “Festival of the Corn”.

The Chorotega live in the Matambú reservation in Nicoya, 
homeland of  one of the most important festivals of the 
Guanacaste province: the Festival of Miss Virgin of 
Guadalupe (Fiesta de la Señorita Virgen de Guadalupe) 
also known as Festival of the Young Mare (Fiesta de 
la Yegüita) of colonial origin, and where aspects of 
indigenous and Hispanic cultures are highly integrated.  
Santa Bárbara and Guaytil, nearby villages, continue to 
make reproductions and stylistic variations of traditional 
Chorotega ceramics.

Family/familia Virgilio Ortiz Segura, Cabécar, Paso Marcos

Girl / niña, Cabécar, Paso Marcos



9 10

El Museo de Culturas Indígenas Dra. María Eugenia Bozzoli del Centro 
Neotrópico SarapiquíS  es dedicado a la preservación y conocimiento de las culturas 
indígenas de Costa Rica. Esta exposición, Culturas Indígenas Vivas de Costa Rica 

está compuesta de material coleccionado durante muchos años de investigación de campo 
interdisciplinaria, realizada por Ronald DeWitt Mills y Jorge Luis Acevedo, fundadores del 
Centro de Documentación e Investigaciones Artísticas (CEDIA).

Estos objetos y formas de arte conectan a las gentes indígenas de Costa Rica con sus 
historias y sus tradiciones, que existen dentro del contexto de una concepción animista de 
la naturaleza plena. La colección en exhibición contiene objetos domésticos, decorativos y 
rituales creados por los indígenas de Boruca, Térraba, Guaymí, Bribri-Cabécar y Maleku. 
Se espera que al apreciar aspectos de estas culturas indígenas, las futuras generaciones 
puedan alcanzar un mayor entendimiento de estas visiones del mundo tan integradas 
histórica, ecológica y espiritualmente, y también tan diferentes a la visión de la sociedad 
occidental moderna.

Los artefactos indígenas normalmente no son producidos para ser exhibidos, sino para 
tener un uso práctico o ritual. Aunque muchos de los objetos de la colección ciertamente 
son merecedores de ser descontextualizados para contemplarse estéticamente, los 
investigadores creen que en la mayoría de los casos se puede obtener mejor apreciación al 
observarlos dentro de su contexto etnográfico. Esto es especialmente cierto en cuanto a las 
formas de arte chamánico, en las cuales la complejidad e intimidad de varias tradiciones y 
actitudes espirituales son más evidentes.

ULú, Bastones de Curación de los Bribri y Cabécar

Curar es, en la visión del mundo animista, un proceso por medio del cual las cosas 
retornan a su lugar debido en el orden natural y sobrenatural, no es la erradicación de 
algún microbio. Los chamanes–médicos Bribri y Cabecár, conocidos como awá y jawá, 
respectivamente, utilizan herramientas y elementos auxiliares en sus curaciones y prácticas 
de adivinación. Según Bozzoli, y confirmado por nuestras investigaciones, entre los 
elementos utilizados en curaciones están: hierbas medicinales, piedras mágicas (siä, “las 
piedras que hablan de todas las cosas”, las cuales los chamanes llevan en una chácara 
pequeña llamada siwasku), bastones de curación (uLú), un largo bastón o báculo de mando 
(awákal), humo de hierbas, banquetas bajas (uLuk), humo de tabaco, sueños, collares 
mágicos (setée), hojas de zahinillo, historias y cantos. Entre los más importantes está el 
bastón de curación uLú y el collar setée. Todos los elementos son consistentes dentro de 
una cosmología animista en donde los objetos de la naturaleza, tales como árboles, piedras, 
animales y montañas—incluso enfermedades—tienen espíritus específicos o, como los 
llaman los Bribri-Cabécar, dueños.

Las diferentes familias pertenecen a varios clanes asociados con animales específicos 
(totems), cada familia con su propio carácter, proclividades y talentos. La identidad del clan 
de un paciente tiene efecto en su dieta y en el tratamiento de las enfermedades.

El uLú es, esencialmente, un documento gráfico de singular pensamiento ecológico, 
humanista y mitológico de los Bribri-Cabécar. Para fabricar el uLú, el chamán prepara un 
palo de madera sin corteza, generalmente de balsa, poró o ceibo. En algunos casos, el largo 
de  éste corresponde a la columna vertebral del paciente, Imágenes estilizadas de deidades, 
plantas medicinales y símbolos de lugares y ámbitos místicos, son progresivamente dibujados 
en el bastón de curación uLú durante cuatro noches de rezo y cantos continuos.  Aunque 
esta imaginería es generalmente convencionalizada y memorizada por los aprendices de 
chamán, los estilos gráficos varían. La imaginería específica también difiere de manera 
relativa al clan del paciente, así como a la naturaleza y gravedad de la enfermedad.  Según 
Bozzoli, se aplican bastones tallados cuando la enfermedad es grave.

The Museum of Indigenous Cultures Dr. Maria Eugenia Bozzoli de Wille at Centro Neotrópico SarapiquíS is 
dedicated to the preservation of artifacts and knowledge of past and present indigenous cultures of Costa Rica. The 
exhibition, Living Cultures of Costa Rica is composed of material collected over many years of interdisciplinary 

field research by Ronald DeWitt Mills and Jorge Luis Acevedo, founders of Centro de Documentación e Investigaciones 
Artísticas (CEDIA).

The objects and art forms on display link Costa Rican indigenous people with their histories and traditions in the context of 
a spirit-filled animistic conception of nature. The collection contains domestic, decorative and ritual objects created by the 
Boruca, Térraba, Guaymí, Bribri-Cabécar and Maleku indigenous peoples.  It is hoped that by appreciating aspects of these 
indigenous cultures future generations might attain an understanding of these highly integrated historical, ecological, and 
spiritual world views and ways of life, so different from those of modern Western society. 

Indigenous artifacts are normally not produced for display, but rather for practical or ritual use. While many objects in the 
collection are certainly worthy of purely aesthetic contemplation, the researchers believe that in most cases even greater 
appreciation may be obtained by seeing them within an ethnographic context.  This is especially true of shamanic art forms 
in which the complexity and intimacy of various indigenous spiritual traditions and attitudes are most evident.

Healing Sticks of the Bribri and Cabécar (uLú)

In an animistic world view, healing is a process of returning things to their rightful place in the natural and supernatural 
order, not in the mere eradication of microbes. Bribri and Cabécar shaman-healers, known as awá and jawá respectively, use 
auxiliary tools and elements in their healing and oracular practices. According to Bozzoli, confirmed by our research, these 
elements include: herbal medicines, magical stones (siä, “the stones that speak of all things”, which are worn around the 
neck of the shaman in a special small woven bag called a siwasku), healing sticks (uLú), a long walking cane, which is also 
a staff of authority (awákal), herbal smoke, low benches (uLuk), tobacco smoke, dreams, magical healing necklaces (setée), 
the zahinillo leaf, stories and song.  Among the most important are the healing sticks and the medicinal collar. All elements 

are consistent with an animistic cosmology in which 
objects of nature, such as trees, stones, animals and 
mountains—even illnesses—have specific spirits or, 
as the Bribri-Cabécar term them, owners (dueños).

Cabécar and Bribri families belong to clans, each 
associated with specific animal totems. Each clan is 
noted for certain talents and proclivities, and each 
clan has certain dietary restrictions and requirements 
known to the healer, which constitute details which 
must be taken into account in healing practices. 

The uLú healing stick is essentially a graphic 
document reflecting the unique ecological, humanistic 
and mythological world view of the Cabécar and 
Bribri cultures. To make an uLú, the shaman prepares 
a skinned stick, usually of balsa, poró or ceibo woods. 
In some cases its length corresponds to the spine of 
the patient. Stylized images of deities, healing plants, 
symbols of mystical places and realms are drawn on 
the healing stick during (usually) four nights of prayer 

and continuous song, as the stick is placed on the ground next to the patient and at times is passed over and even tapped on 
specific parts of the body. While the imagery on the uLú is largely conventionalized—memorized by apprentice shamans as 
a requirement to graduate as a healer—graphic styles and drawing ability varies. Specific imagery differs relative to the clan 
of the patient as well as to the nature and gravity of the illness.  According to Bozzoli a carved balsa uLú is prepared when 
the illness is very grave.

The uLú is, among other things, analogous to a patientʼs medical chart in that it records the diagnosis of an illness as well 
as the course of treatment.  Images include plants and deities to be used or invoked to cure the illness. Images are drawn 
with cedar charcoal and dye extracted from the vine of the ojo de buey and achiote. The drawn images are addressed, and 

Cabécar, shamans/chamanes jawapa Raul Madriz Madriz, 
Rafael Ortiz Luna



11 12

the corresponding spirits invoked, through special shamanic songs.  
The uLú is usually divided in two and sometimes three sections by 
drawn charcoal lines, depending on the illness and the course of 
treatment. Generally the upper section is left blank, representing 
the heavens, and is intended to represent purity, all-inclusiveness 
and that which is unnamed by mankind. 

The middle section, associated with the earthly plane or “planet” 
as they say, includes images of plants used in the healing process, 
animals related to the illness at hand, and deities in control of 
the forces of creation (Sibú and/or Sulá). The lowest section is 
blackened with charcoal to represent the earth and the world 
below.   

The underworld is not a hell; it is the symmetrical inversion of 
the world above. The traditional conical roundhouse (U-suré, casa 
cósmica), also known as a rancho or cosmic house was used as a 

general model for this museumʼs architecture—is itself symbolic of the world we inhabit. The center post is a physical and 
metaphysical axis mundi or eje central linking upper and lower worlds. The invisible underworld (inframundo) is symbolized 
as a downward pointing cone, the symmetrical opposite of the visible world above. Taking this rich thinking a little further, 
the uLú healing stick is, metaphorically, this same cosmic axis in miniature, as is the center-post of the roundhouse and, by 
extension, the spine of the patient.

The Medicinal Bundle (stèjkwö) and Healing Collar (setée) 

A stèjkwö is a shamanʼs medicine bundle, a magical pharmacy linking man and helping spirits through their correlates in the 
natural and supernatural worlds. A setée healing collar may contain small pieces of animal skin, sections of bone from birds 
and small animals, animal teeth, sea shells, land snail shells, turtle shell fragments, alligator skin or teeth, feathers, seeds, and 
small pieces of wood. Certain living animals are also part of a shaman-healerʼs setée.  A chicken (white or red, depending on 
the sickness) is, for example, widely utilized.  In such cases, the living animal is rubbed on certain parts of the patientʼs body.  
The heart of the chicken is sometimes extracted; its blood traced over parts of the body where it is finally superimposed over 
the heart of the patient.

The shaman gives instructions to the patient regarding the natural 
elements from which an appropriate setée may be fashioned. 
Often family members assist in gathering such materials, and 
often family members wear setée collars as part of the healing 
process, since illness is seen as a general imbalance of forces in 
related familial, tribal and natural realms. 

The use of the setée necklace, when applied by a knowledgeable 
awá-jawá shaman-healer, is considered to be more effective as 
medicine than the uLú healing stick or herbal medicines alone. 
Each element in the setée has a specific use.  Cedar wood pieces, 
for example, promote strength and resilience to illness. A setée 
may be worn for a month or more until the magic is depleted.  
A used setée is not considered to be of aesthetic value, and is 
usually buried or burned by the shaman in a gesture intended to 
return the misplaced spirit that caused an illness to its rightful 
place in the natural order.  As is true with the application of 
the uLú healing stick, the shamanʼs songs are many and varied, 
often sung in a haunting whisper known as kús. 

Es también análogo al récord médico del paciente, llevar cuenta del diagnóstico 
de una enfermadad y el curso de su tratamiento. Los dibujos incluyen plantas 
y deidades que serán invocadas para curar la enfermedad. Las imágenes son 
dibujadas con carbón de cedro y tinte extraído de la planta de ojo de buey y de 
achiote. Las imágenes por separado no tienen nombre, en cambio se dirigen 
a ellas por medio de canciones chamánicas especiales. Un uLú puede ser 
dividido gráficamente en dos o tres secciones. La sección superior representa 
el cielo y la intención es la de transmitir el concepto del todo-incluso y de lo 
que no es nombrado por los hombres. La sección del medio, asociada con el 
plano terrenal, incluye imágenes de plantas usadas en la curación, animales 
relacionados a la curación del caso, y deidades en control de las fuerzas de la 
naturaleza (Sibú y/o Sulá). La parte inferior es ennegrecida para representar 
la tierra y el infra-mundo.

El  infra-mundo no es un infierno, es comprendido como una inversión 
simétrica del mundo de arriba. El rancho cónico tradicional Bribrí-Cabécar, 
como el que fue usado de modelo general para la arquitectura de este museo, 
se llama U-suré. Este rancho cónico es conocido también como La Gran Casa 
Cósmica. 

En el U-suré la simbolización del universo indígena toma forma concreta. El 
techo o cubierta equivale a la bóveda celeste y el poste central es un eje físico 
y metafísico, que une verticalmente a los mundos de arriba y de abajo. Se 
considera que el infra-mundo está contenido dentro de un cono similar pero apuntando hacia abajo. Todo lo que sucede arriba 
es reflejo del inframundo. Llevando este rico pensamiento un poco más allá, el bastón de curación uLú es, metafóricamente 
hablando, este mismo eje cósmico en miniatura, como el eje central del rancho y la columna vertebral del paciente.

Atado Curativo (stèjkwö) y el Collar Curativo 
(setée)

Un stèjkwö es un atado de medicina del chamán, una farmacia 
mágica que une al hombre y a los espíritus ayudantes a través de 
sus correlaciones en el mundo natural y sobrenatural. Un setée 
puede contener pequeños pedazos de piel de animal, secciones 
de hueso de aves y de pequeños animales, dientes, conchas de 
mar, caracol de tierra, fragmentos de concha de tortuga, piel o 
dientes de lagarto, plumas, semillas, y pedacitos de madera. 

Algunos animales vivos son también parte del setée del 
médico-chamán. La gallina (blanca o colorada, dependiendo de 
la enfermedad) es muy utilizada. En estos casos el animal vivo 
es frotado en ciertas partes del cuerpo del paciente.  En otros 
casos, se extrae el corazón y se frota en el cuerpo reposando 
al final en dirección del corazón del paciente.  Utilizando 
elementos del stèjkwö, el chamán da instrucciones al paciente 
para que confeccione el setée recetado amarrando pequeños trocitos 
de los materiales, escogidos de acuerdo al clan y a la enfermedad del paciente. 

A menudo también otros miembros de la familia del paciente llevan collares de setée como parte de la curación, ya que las 
enfermedades son vistas como una falta de equilibrio de fuerzas en los ámbitos familiares, tribales y naturales. El uso del 
collar de setée, cuando es aplicado por un chamán awá-jawá de mucho conocimiento, es considerado más efectivo como 
medicina que el bastón de curación uLú o hierbas medicinales usados por sí solos. Cada elemento del setée tiene un uso 
específico: los pedazos de madera de cedro, por ejemplo, promueven energía y resistencia. Un setée puede ser usado un mes o 
más hasta que la magia se agote. Un setée usado no es considerado de valor estético, y generalmente es enterrado o quemado 
por el chamán en un gesto de retornar a su debido lugar y en el orden natural, los espíritus mal ubicados que causaron una 
enfermedad.  Así como con la aplicación del bastón de curación uLú, las canciones del chamán son muchas y variadas, a 
menudo cantadas en un susurro conocido como kús. 

Setée healing collar/collar de curación, 
Virgilio Ortiz Segura, Cabécar, Paso Marcos

Setée elements/elementos 

Stéjkwö medical bundle/atado curativo

Síä stones on shaman’s stool (uLuk)
Siä piedras encima del banco chamanico (uLuk)



13 14

Painted Bark Cloth (Mastate)

Mastate is a fibrous material similar to rough paper. Is obtained from the bark of any one of 
at least six species of trees, each used to produce cloth of a different color and texture. The 
Guaymí prepare dyes and paints from leaves and roots, obtaining an intense yellow, muted 
brown, deep black, and lately, an organic green. Images are painted with the fingers, the tip 
of a rag, or the edge of a feather. 

The extraction of bark cloth and its preparation is 
arduous work usually left to women, though men 
and women both paint on bark cloth. In the past, all 
indigenous cultures of Costa Rica used bark cloth as 
material from which to fashion dresses, blankets, 
and other objects of daily use. The Guaymí have 
traditionally decorated such material with geometric 
patterns, stylized animals, figures and religious 
symbols, as is still widely done in the Amazon 
Basin and other parts of Central and South America. 
Though the Maleku still produce small quantities of 
mastate, they now draw their colorful imagery with 
commercial markers in place of natural dyes.
 

Present day Guaymí of Limoncito, Coto Brus, paint rectangular pieces of mastates as art 
objects, often for tourist consumption. The relative skill and ability of various painters is 
increasingly acknowledged and respected by members of the community, whereas traditionally 
bark cloth painting was practiced collectively, without a sense of personal authorship, and was 
mostly decorative. They experiment freely with scenes of daily life, images of natural forms, 
and spiritual symbols.  Individual Guaymí painters now wish to have their names associated 
with their work and sometimes even sign on the back of the work. This development is very 
recent, and has given the authors an opportunity to study a clear case of the incorporation 

of Occidental concepts of art and 
individuality in a traditional culture.  

For the Guaymí of Limoncito, the 
increased production of painted mastate 
bark cloth has become a point of 
community pride as well as a source 
of individual and collective income.   
This flowering of culture and art is not 
without environmental consequences:  
Increased production has resulted in 
local deforestation of material species.  
The authors sponsor and coordinate a 
reforestation project in Villa Palacios, 
Coto Brus, attending to this issue. In 
recent years over 5,000 seedlings have 
been gathered, raised in a nursery 
and replanted in the Villa Palacios 
community.

Tela de Corteza de Arbol Pintada (Mastate)

El mastate es un material fibroso parecido a un papel brusco. Se obtiene de la corteza de seis tipos 
de árboles y cada cual da una tela de diferente color y textura. Los Guaymí preparan los tintes y 
pinturas extrayéndolos de hierbas y raíces, obteniendo un amarillo intenso, un café apagado, un 
negro profundo y recientemente, un verde orgánico. Las imágenes son pintadas con los dedos, 
la punta de un trapo o el filo del cálamo de una pluma. La extracción de la tela de corteza y su 
preparación es un trabajo árduo, usualmente dejado para las mujeres, aunque hombres y mujeres 
pintan en el mastate. En el pasado, todas las culturas indígenas de Costa Rica utilizaron la tela 
de corteza como material para confeccionar vestidos, cobijas y otros objetos de uso cotidiano.  Los 
Guaymí los han decorado tradicionalmente con patrones geométricos, animales estilizados, figuras 
y símbolos religiosos, como aún lo hacen también los indígenas de la Cuenca del Amazonas y otros 
lugares de Centro y Sur América.

Los Guaymí actuales de Limoncito de 
Coto Brus, pintan pedazos rectangulares 
de mastate como objetos de arte, a 
menudo para el consumo turístico. La 
relativa destreza y habilidad de varios 
pintores  es más y más reconocida y 
respetada por la comunidad, mientras que 
tradicionalmente, la pintura de mastate 
fue decorativa, practicada colectiva y 
anónimamente. 

Pintores Guaymí independientes, ahora 
desean que sus nombres sean asociados 
con su trabajo y experimentan libremente 
con escenas de la vida diaria, imágenes 
de formas naturales y símbolos espirituales. 
Esta evolución es muy reciente y ha 
dado a los autores la oportunidad de 
estudiar un caso claro de incorporación 
de conceptos de arte occidentales y 
de individualidad a una cultura tradicional. La pintura de mastate entre los Maleku también ha 
cambiado en años recientes debido a otro proceso de aculturación. Ellos han abandonado el uso de 
los tintes naturales como pintura para sus coloridos mastates y en su lugar ahora utilizan marcadores 
comerciales de varios colores. 

Para los Guaymí de Limoncito, el incremento en la producción de mastate pintado se ha convertido 
en un motivo de orgullo para la comunidad así como en ingreso monetario individual y colectivo. 
Ha alcanzado un verdadero florecimiento cultural y artístico, pero con el consecuente daño a nivel 
ecológico: aumento en la deforestación local de las especies que proveen el material. Los autores 
actualmente patrocinan y coordinan un proyecto de reforestación en Villa Palacios en Coto Brus 
en respuesta a este problema. Más de 5.000 arbolitos han sido recogidos, cuidados en un vivero y 
replantados en la comunidad de Villa Palacios.

Guaymí, Villa Palacios, Coto Brus



15 16

El Cuaderno Sagrado de un Chamán Guaymí

Los Guaymí llaman a sus médicos-chamanes, sukias. Un sukia es primero y 
sobretodo un curandero, aunque los sukias también pueden trabajar como jefes 
o caciques y guías espirituales. Pedro Bejarano, el sukia mayor y cacique entre 
la rama de los Guaymí de Costa Rica cerca del Río Limoncito, es un ministro 
del culto Mamachi o Mamanchi (La Madre Grande), una religión nativista 
fundada en Panamá en 1962 basada en visiones y principios indígenas y 
católicos. Bejarano habla de curar individuos, familias, comunidades y el 
medio ambiente local. El sukia es, figurativamente hablando, el eje central 
alrededor del cual la realidad de la tribu se desarrolla. 

La presencia física del sukia es tan importante que, cuando él sale de la 
comunidad, una efigie parecida a un espantapájaros de tamaño natural es 
vestida con el atuendo del chamán y atada al poste central de su rancho para 
sustituirlo y así asegurar la continuidad y el bienestar de la comunidad.

La presente colección incluye las páginas de dos de los cuadernos sagrados 
de Pedro Bejarano, los cuales contienen dibujos, texto y marcas rítmicas. 
Los dibujos circulares son conocidos como parte del grupo de imágenes 
adivinatorias America Libre, que aluden a ambos asuntos temporales y 
espaciales. Los dibujos son mapas, en cierto modo, de la unidad de tiempo 
y espacio. Los aprendices de sukia memorizan estas configuraciones como 
parte de su entrenamiento. El punto central de cada diseño se refiere al aquí y 
ahora. Se debe anotar que ciertos caracteres gráficos corresponden a petroglifos 
de la zona.

Uno de estos dibujos es el Arbol de la Vida o Palo del Rey. La figura humana en el primer plano es el chamán desde cuya 
boca fluyen cantos sagrados y palabras (letras sagradas) para trasmitir a su comunidad. El tronco tiene cuatro máscaras 
omnicientes que dan a los cuatro puntos cardinales. 

Rafael Bejarano explica que en trance el chamán asciende al árbol para entrar a una infinidad de mundos, aquí representados 
por hojas triangulares, donde él aprende sobre enfermedades que debe de curar y tiene otras visiones de importancia para 
su gente.

The Sacred Journal of a Guaymí Shaman

The Guaymí call their shamanic healers sukias.  A sukia is first and foremost a 
healer, though sukias may also serve as tribal chief (cacique) and/or spiritual 
guides. Sukia Pedro Bejarano, senior sukia and cacique among the Costa 
Rican branch of the Guaymí near the Limoncito River, is a priest of the cult 
of Mamachi or Mamanchi (The Great Mother), a nativist religion, founded in 
Panama in the 1962, based on a mixture of Catholic and traditional indigenous 
visions and principles.  Bejarano speaks of healing the individual, families, 
the community, and the local environment. The sukia is figuratively the center 
post (eje central) around which tribal reality is arranged. The physical presence 
of the sukia is so important that when he leaves the community a full-sized 
scarecrow-like effigy figure, dressed in the shamanʼs attire, is tied to the 
center post of his hut as a surrogate to insure the continuity and welfare of the 
community.   

The collection includes pages from two of sukia Pedro Bejaranoʼs “sacred 
journals” (cuadernos sagrados); they include drawings, text and rhythmic 
markings. The circular drawings are known as part of the Free America 
(America Libre) set of divinatory images that allude to both temporal and 
spatial matters. The drawings are thought of as maps concerning the unity 
of time and space.  Apprentice sukias memorize these configurations as part 
of their training. The center point in each design refers to the here and now. 
Certain graphic features correspond to area petroglyphs.

One of the drawings is of the mythic Kingʼs Tree, (Palo del Rey).  A human 
figure is drawn in the foreground representing the shaman from whose mouth flows sacred songs and words (letras sagradas) 
to transmit to his community. The trunk of the tree has four omniscient masks facing the cardinal points. The aforementioned 
circular drawings are thought of three-dimensionally as cross-sections of this trunk. Rafael Bejarano explains that in trance the 
shaman ascends the tree to enter into an infinite number of worlds—represented by small triangular leaves—each the reality 
of different animals and forms of life, where he learns about the illnesses he is to heal, and other visions of importance to his 
people.

Guaymí cacique Pedro Bejarano The King’s Tree / Arbol del Rey, 
Pedro Bejarano

“Free America” drawings from 
shaman Pedro Bejarano’s 
sacred journal (cuaderno 
sagrado)

Dibujos “America Libre” del 
cuaderno sagrado de chamán 
Pedro Bejarano.



17 18

Traditional Guaymí Dress

The Guaymí tribe is the only indigenous group in Costa Rica 
that maintains a traditional mode of dress. The dress is long and 
loose, sewn in brilliant, saturated and often primary colors of 
cotton broadcloth with appliqué around the sleeves, neckline, 
waist and lower hem. Such dresses are often worn in layers. 
The appliqué designs are generally bands and triangles, which 
symbolize the mystical “casa cósmica Guaymí” (Guaymí 
cosmic house).  Upward triangles refer to the “Upper House of 
God” (ju-ngäbu); complementary downward triangles refer to  
the inframundo or “House of the Lower Realm” (käkuidubu).  

During special occasions religious and political leaders wear 
a feathered head-dress, a shirt (also with appliqué around the 
sleeves and neckline) and a pair of dark pants decorated in the 
same way along the sides from the waist down the outer leg. The 
ceremonial outfit of Guaymí chief and spiritual leader, Pedro 
Bejarano, has a Mamachí cross appliqué stamped in white on 
the sleeve.

Vestido Tradicional Guaymí

La tribu Guaymí es el único grupo indígena costarricense 
que mantiene una manera de vestir tradicional. El vestido 
es básicamente un batón largo y suelto, hecho en tela de 
algodón de colores brillantes, a menudo colores primarios, 
con aplicaciones alrededor de las mangas, el cuello, la 
cintura y el ruedo. Tales vestido a veces son llevados uno 
sobre otro. Los diseños de las aplicaciones son generalmente 
en bandas y triángulos, que simbolizan la mística “Casa 
Cósmica Guaymí”.  Los triángulos para arriba simbolizan la 
supramundo (ju-ngäbu), y los complementarios hacia abajo 
simboliza el inframundo (käkuidubu). 

Durante ocasiones especiales, líderes religiosos y políticos 
usan un tocado con plumas, una camisa (también con 
aplicaciones alrededor de las mangas y cuello) y pantalones 
oscuros decorados de la misma manera a lo largo de la costura 
de las piernas. El traje ceremonial del jefe y líder espiritual 
Guaymí, Pedro Bejarano, tiene una aplicación de la Cruz 
Mamachí estampada en blanco en las mangas, un símbolo del 
movimiento nativista religioso Guaymí.

Traditional Guaymí dress
Vestido tradicional Guaymí

Traditional mastate bark cloth Guaymí dress 
Vestido tradicional de mastate Guaymí

Cacique/Shaman/Chamán 
Pedro Bejarano

Leticia Arauz Palacios, 
Guaymí



19 20

Máscaras y la Danza de los Diablitos
Boruca, Térraba, Rey Curré

Poco después de la conquista, en reacción a la represión religiosa a manos de 
misioneros, las culturas Boruca y luego la Térraba, en lo que es ahora el sur de Costa 
Rica, combinaron festivales de fertilidad con una mascarada conocida hoy día como 
la Danza (o Juego) de los Diablitos, revivida cada año desde el 31 de diciembre hasta 
el 2 de enero. Mientras existen festivales similares en otras partes de Latinoamérica 
que muestran una inversión de la historia real en donde los indígenas derrotaron los 
españoles, ningún otro es tan airado, pagano y fálico como los de las comunidades de 
Boruca y Rey Curré.   Aunque algunos aspectos de la mascarada son reminiscentes 
de antiguas celebraciones a la fertilidad, el acento dramático está en la parodia, el 
ridículo y la violencia simbólica.

La Danza de los Diablitos, que es aún practicada anualmente, con lleva una 
dramatización de la confrontación que aún continúa, entre el toro, personificando 
a los conquistadores españoles, y los diablitos indígenas, llamados así por los 
misioneros.  Es al mismo tiempo celebración y juego, teatro al aire libre y un festival 
profundamente pagano. Después de tres días de frecuentes encuentros violentos, el 
personaje vestido de toro es aniquilado ritualmente, y su falo subastado entre los 
miembros de la comunidad en humorísticas denominaciones de “millones” de dólares 
de E.U.A.. Toda la acción es agresiva, violenta y sin embargo, mágica. El destazo, 
quema y mutilación del toro significan una inversión de la historia manifiesta, al 
derrotar a los españoles y al hacerlos impotentes a través de la confrontación con el 
espíritu ancestral de la gente indígena todavía viva. 

Las máscaras creadas para el Festival de los Diablitos en las comunidades de Boruca, 
Térraba y Rey Curré varían estilísticamente, aunque generalmente son talladas en 
madera de cedro o balsa. Algunas veces son pintadas y decoradas con plumas, 
pedazos de metal, calcomanías y tela. Las máscaras son elaboradas en el parecido 
específico de ancestros, animales, híbridos de animales-humanos y monstruos. Las 
máscaras invocan al otro yo, el alter-ego ancestral, mitad animal, mitad hombre, 
de los jugadores. También, sirven para esconder la identidad personal, promover el 
espíritu tribal, y conectar al enmascarado a pasados tiempos míticos de dignidad, 
misterio y unidad.

La versión Térraba del mismo festival, existe dentro del contexto de las fiestas de la 
natividad de la Iglesia Católica.

Masks and the Dance of the Little Devils
Boruca, Térraba, Rey Curré

Soon after the Conquest, in reaction to religious repression at the hands of 
missionaries, the Boruca and later the Térraba people, in what is now southern 
Costa Rica, combined earlier fertility festivities with a masquerade known as the 
Dance (or Play) of the Little Devils, enacted yearly from December 31st through 
January 2nd.  While there are similar festivals in other parts of Latin America 
that depict a reversal of actual history in which indigenous people vanquish the 
Spanish, none are as angry, animistic and phallic as those of the Boruca and Rey 
Curré communities. While aspects of the masquerade are reminiscent of older ritual 
celebrations of fertility, the dramatic accent is on parody, ridicule of non-indigenous 
modern life, and symbolic violence. The slaughter, burning, and mutilation of the 
“bull” signifies an inversion of manifest history as the Spanish are vanquished and 
made impotent through confrontation with the still-living ancestral spirit of the 
indigenous people.  The action throughout is aggressive, violent and yet magical.  

The Dance of the Little Devils involves a dramatization of the continuing 
confrontation of the bull (toro), personifying the Spanish conquerors, and the 
indigenous “Little Devils”, so-called by the missionaries. It is at once a celebration 
and a game, outdoor theater and a deeply pagan festival.  After three days of 
frequent violent clashes, the costumed bull character is ritually slain, and its phallus 
auctioned off by the “ton” to community members for facetious denominations of 
“millions” of U.S. dollars. 

Masks created for the “Little Devils” festival in the communities of Boruca, Térraba 
and Rey Curré vary stylistically, though are generally made of carved cedar or balsa 
wood. They are sometimes painted and decorated with feathers, bits of metal, stickers 
and fabric. Masks are of specific ancestors, animals, animal-human hybrid beings and 
monsters.  The masks invoke the “otro yo”, the ancestral half-animal alter ego of the 
players, which serves to conceal personal identity, promote tribal spirit and link the 
wearer to a mythic time of dignity, mystery and tribal unity.  

The Térraba version of the festival exists, though within the context of Catholic 
nativity festivities.

Confrontation between the Bull-Little Devils
Confrontación Toro-Diablitos

Death of the Bull / Muerte el Toro

“Little Devils” of Rey Curré/Diablitos de Rey Curré



21 22

Instrumentos Musicales

Los instrumentos musicales indígenas son consistentes en su forma y función 
con una estética ecológica profunda y antigua. Cada instrumento tiene una 
función social y/o espiritual definida.  Todos están relacionados a mitologías, 
festivales, confesiones de amor, cantos de trabajo, danzas, y en muchos casos, a 
la invocación de la magia y/o del mundo espiritual. Por lo tanto, los instrumentos 
indígenas conectan las actividades mundanas y ordinarias de la vida con el plano 
sobrenatural de relaciones ancestrales, y a una visión del cosmos que une los 
mundos naturales y mágicos, las costumbres y las tradiciones.

Entre la variedad de formas de intrumentos encontradas en uso hoy en día 
están los que son clasificados como idiófonos, membranófonos y aerófonos. 
La mayoría de los instrumentos en la colección están compuestos por 
materiales naturales tales como jícaras, conchas de mar, caracoles de tierra, 
caparazón de tortuga, piel de culebra, venado e iguana, cera de abeja silvestre, 
madera y caña silvestre. 

Las jícaras son utilizadas en la fabricación del tö (maraca guaymí) y el tä 
(maraca Bribri-Cabécar). Caracoles de mar y de tierra son usados para fabricar 
el pito Cabécar llamado yócsoro. El caparazón de tortuga es transformado en 
el extraño graznador Guaymí gele-kuada. Trozos de carrizo son utilizados 
para elaborar las flautas Guaymí (conocidas como toleró chi y toleró cri); 
secciones de tronco de cedro y balsa son talladas para hacer tambores y cajas 
de percusión cubiertas con pieles de iguana y de diferentes culebras, por 
ejemplo el tali Maleku y el sabak Bribri-Cabécar. 

Con cera de abeja silvestre son elaboradas varias flautas y ocarinas, tales como 
la Guaymí dru mugata. Una increíble variedad de ocarinas que incorporan 
sofisticadas propiedades acústicas y armónicas son moldeadas en arcilla. 
Intrumentos de otras partes del mundo también han sido incorporados y 
alterados por las culturas indígenas costarricenses, como el violín Térraba de 
madera de balsa o cedro, el juque o jucó, el yusá (antigua arpa bocal Israelí) y 
varios tambores dobles mestizos.

Musical Instruments

Indigenous musical instruments are, in form and function, consistent with 
a profound and ancient ecological aesthetic. Each instrument has a definite 
social and/or spiritual function.  All instruments are related to mythologies, 
festivals, confessions of love, songs of work, dances, and in many cases the 
invocation of magic and/or the spirit world. 

Indigenous instruments therefore connect the mundane and ordinary tasks 
of life with a supernatural plane of ancestral relatedness and a world view 
connecting the natural and magical worlds, customs and tradition. 

Among the myriad forms of instruments found in use today are those 
classified in Spanish as idiófonos, membranófonos and aerófonos. Most of 
the instruments in the collection are composed of natural materials such as 
gourds, sea conches, snails and turtle shells, cedar and balsa wood, snake, 
deer, iguana skins, wild bees  ̓wax, reeds and bamboo.  

Gourds are used in the fabrication of the tö (a Guaymí maraca rattle) and tä 
(Bribri-Cabécar).  Sea conches and snail shells are used to make the Cabécar 
whistle called the yócsoro.  Turtle shells are transformed to make the strange 
croaking Guaymí gele-kuada. Carrizo reeds are used to make Guaymí flutes 
(known as toleró chi and toleró cri) while cedar and balsa log sections are 
carved to make drums and percussion boxes (cajas) covered with leather 
skins of the iguana and various snakes, including the Maleku tali and the 
Bribri-Cabécar sabak.  

From wild bees  ̓ wax various flutes and ocarina whistles are fashioned, 
such as the Guaymí dru mugata. From clay are molded an incredible range 
of ocarina whistles incorporating sophisticated acoustic and harmonic 
properties.  Instruments from other parts of the world have also been 
incorporated and refashioned by Costa Rican indigenous cultures, such as 
the balsa wood Térraba violin, the juque or jucó, the yusá (mouth harp) and 
various double-headed mestizo drums.

Sabak, Bribri-Cabécar drum
Sabak, tambor Bribri-Cabécar

Tä, Bribri-Cabécar rattle
Tä, maraca Bribri-Cabécar

Yócsoro, Cabécar flute made of land snails
Yócsoro, flauta Cabécar de caracol de tierra

Ocarina, Maleku ceramic flute
Ocarina Maleku 

Gnelé, Guaymí turtle shell
Gnelé, caparazón de tortuga Guaymí

Violin Térraba



23 24

Carved Gourds (Jícaras)

For millennia, Latin American indigenous groups 
have used tree gourds, known as jícaras, as painted 
or carved utilitarian vessels. 

The Boruca, Bribri, Cabécar, Guaymí and Maleku of 
Costa Rica give continuity to this traditional art form 
within their respective artistic and cultural patterns. 
The great variety of species, forms and sizes permit 
the gourd to be utilized to fashion domestic objects 
such as bottles, cups, bowls, spoons and musical 
instruments.  For Costa Rican contemporary 
indigenous groups, the carving of jícara gourds is 
also a way of preserving tribal identity and tradition.  
The Maleku, for example, carve the names of 
animals and objects in both Maleku and Spanish as a 
means of educating their children. 

Tender green gourds are inscribed with a large 
needle. The fine skin is then decorated through 
scraping, cutting and pecking, producing a wide 
variety of images and patterns. The artisans then 
use sharp, flat knifes to remove the negative areas 
surrounding the elements of the design.
 
Unfortunately, in the three principal Maleku 
communities, carving is currently being replaced 
painting the surface of the gourds.  The Maleku 
have traditionally been highly productive carvers—
certainly among the most talented and industrious of 
the indigenous artisans in Costa Rica. Though other 

groups, such as the Boruca, still carve gourds for their own use as well as to sell to others, the rapid degradation 
of such a traditional art form among the Maleku—especially when it happens with the encouragement of outside 
influences—demonstrates again the fragility of surviving indigenous artistic traditions, and the susceptibility of all 
such marginalized communities. 

Jícaras Talladas

Por milenios los grupos indígenas costarricenses han 
usado jícaras, como vasijas utilitarias y objetos de 
decoración, ya sea tallándolas o pintándolas.

Los Boruca, Bribri, Cabécar, Guaymí y Maleku 
de Costa Rica dan continuidad a esta forma de 
arte tradicional dentro de sus patrones artísticos y 
culturales respectivos. La gran variedad de especies, 
formas y tamaños disponibles permiten la utilización 
de las jícaras como objetos domésticos tales como 
botellas, tazas, tazones, cucharas y como instrumentos 
musicales. Para los grupos indígenas contemporáneos, 
la talla de jícaras es también una manera de preservar 
la identidad tribal, tradición y, en el caso de los Maleku, 
su vocabulario nativo. Estos incluyen los nombres de 
animales y objetos en ambas lenguas, Maleku y Español 
para educar a sus hijos.

Tiernas jícaras verdes son inscritas con una aguja 
grande. Su fina piel verde es decorada raspando, cortando 
y punzando, en una gran variedad de imágenes y patrones. 
El mismo artista usa una cuchilla muy filosa para remover las áreas negativas alrededor de 
los elementos del diseño. 

Desafortunadamente, la talla de jícaras en las tres principales comunidades Maleku está siendo 
actualmente reemplazada con pintura sobre jícara. Los Maleku han sido tradicionalmente 
tallistas muy productivos—ciertamente están entre los más talentosos y productivos de los 
artesanos indígenas de Costa Rica. Aunque otros grupos, como los Boruca, aún tallan jícaras 
para su uso personal y para la venta, la rápida degradación de esta forma de arte tradicional, 
especialmente entre los Maleku, se da con el impulso proveniente de influencias externas a 
la comunidad.  De nuevo se demuestra la fragilidad de las tradiciones artísticas indígenas que 
aún sobreviven, y la susceptibilidad de todas las comunidades marginadas.

Maleku craftswoman/artesana Maleku

Maleku carved jícara Gourd / jícara tallada Maleku 

Guaymí jícara gourd / jícara Guaymí Bribri carved jícara gourd / jicara tallada Bribri Maleku carved jícara gourd / jícara tallada Maleku Maleku carved jícara gourd / jícara tallada Maleku 



25 26

Hunting Tools and Weapons

The Bribri and Cabécar people still use a variety 
of bows, lances, arrows, knives and blow tubes 
(cerbatanas), many of which are carved from the 
tough fiber of the Peach Palm known as pejibaye. 

The tips of the arrows and lances are specific to 
the prey. Some are intended to stun rather than kill.  
The blow tubes are especially useful in stunning 
birds whose plumage is highly valued.

Herramientas y Armas de Caza

Las gentes Bribri y Cabécar todavía usan una 
variedad de arcos, lanzas, flechas, cuchillos y 
cerbatanas, muchos de los cuales son tallados en la 
fibrosa palmera de pejibaye. 

Las formas de las puntas de las flechas y lanzas 
dependen de la presa.  Algunas están diseñadas para 
aturdir en vez de matar animales.  Las cerbatanas 
se utalizan para atrapar pájaros de plumaje muy 
preciado.
  

Cabécar Virgilio Ortiz Segura with lances and cerbatana 
blow tube / Virgilio Reyes con lanzas y cerbatana

> Lance and arrow tips for 
hunting and fishing carved 
from Peach Palm (pejibaye) 
fiber/puntos de lanzas y 
flechas para la caza y pesca 
hechos de pejibaye 

> > Knife / Cuchillo

Cabécar sling and pouch / Honda Cabécar



27 28

Woven and Net Bags (Chácaras)

All indigenous groups in Costa Rica weave, or at one time wove, chácara bags.  The Guaymí are especially adept at 
converting certain jungle fibers (pita and burío)—even commercial nylon string—into loose net bags of great utility.  
Made in many sizes, they are used to carry foodstuffs, clothing, infants, personal effects, healing herbs and symbolic 
objects, such as the shamanʼs healing stones. Patterns are usually geometric and correspond to traditional images, such 
as trees, animals, mountains and religious symbols. 

The Boruca also weave bags, but theirs are loom-woven cotton, resulting in a much tighter bag. They too, employ 
patterns related to tradition and native spirituality.

Bead Work

Modern day Guaymí jewelry is made of a combination of forest seeds, such as Lágrimas de San Pedro and brightly 
colored commercial plastic beads that correspond to the bright primary colors favored by Guaymí women in their 
dress.  Skillfully fashioned, they repeat patterns that exist in other tribal art forms.

Chácaras 
(Bolsas Tejidas)

Todos los grupos indígenas de Costa Rica tejen, o en algún momento 
tejieron bolsas llamadas chácaras. Los Guaymí son especialmente 
aptos para convertir fibra de la jungla (pita o burío), e incluso hilo de 
nylon comercial, en bolsas de tejido flojo de gran utilidad.  Hechas en 
muchos tamaños, son usadas para transportar alimentos, ropa, niños, 
objetos personales e incluso hierbas curativas y objetos simbólicos, 
tales como las piedras curativas del chamán. Los patrones son 
generalmente geométricos y corresponden a imágenes tradicionales, 
como árboles, animales, montañas e imagenes simbólicas. 

Los Boruca también tejen bolsos de algodón, en telar. El resultado es 
una bolsa de tejido más cerrado, como de tela. Ellos también utilizan 
patrones relacionados con la tradición y creatividad nativa.
 
Trabajo de Abalorios

La joyería moderna Guaymí está elaborada de una combinación de 
semillas del bosque, tales como Lágrimas de San Pedro, y coloridos 
abalorios plásticos comerciales, que corresponden a los brillantes 
colores del vestido las mujeres Guaymí. Hábilmente enhebrados, 
repiten los patrones que existen en otras formas de arte tribal.

Guaymí woven chacara bag made of pita fiber
Chacara Guaymí de fibra de pita

Borucan woven cotton bag
Chacara Boruca de algodón

Guaymí woven chacara bag made of pita fiber
chácara Guaymí de fibra de pita


